
Van Plato naar praktijk: De klassieke 
deugden als kompas voor 
karakterontwikkeling en ethisch 
leiderschap 

Mark Storm 
 

1



Van Plato naar praktijk: De klassieke 
deugden als kompas voor 
karakterontwikkeling en ethisch 
leiderschap 

Samenvatting 
Dit essay verkent de tijdloze relevantie van de klassieke Grieks-Romeinse 

deugdenethiek en belicht de vier kardinale deugden — wijsheid, moed, matigheid 

en rechtvaardigheid — als fundamenten voor karakterontwikkeling en ethisch 

leiderschap in moderne organisaties. Het laat zien hoe deze deugden, geworteld in 

de wijsheid van Plato, Aristoteles en de Stoïcijnen, praktische handvatten bieden 

voor het navigeren door complexe, morele dilemma’s en het bevorderen van 

duurzame, rechtvaardige besluitvorming. 

Naast een filosofische verkenning koppelt het essay deze inzichten aan herkenbare 

uitdagingen in de hedendaagse leiderschapspraktijk, zoals polarisatie, burn-out en 

machtsmisbruik. Door klassieke principes te combineren met actuele context en 

praktische oefeningen, stimuleert het essay leiders om niet alleen betere beslissers 

te worden, maar ook authentieke rolmodellen die een cultuur van vertrouwen, 

integriteit en gedeeld welzijn bevorderen. 

Dit is een onmisbare gids voor managers, leiders en teams die streven naar 

duurzame excellentie en ethische diepgang in een snel veranderende wereld. 

 

2



Inhoudsopgave 

Inleiding   1 

1. Vier kardinale deugden   3 

2. Wijsheid in de praktijk   6 

3. Moed in praktijk   11 

4. Matigheid in praktijk   16 

5. Rechtvaardigheid in praktijk   21 

6. Harmonie en conflict   31 

7. Phronesis: praktische wijsheid als leidende deugd   41  

8. De grenzen van klassieke deugdenethiek in een moderne context   47 

9. Deugdenethiek in relatie tot moderne ethische filosofie   53 

10. De transformatieve kracht van de klassieke deugden   57 

Slotwoord   61 

a. Historische figuren en kernbegrippen   63 

b. Belangrijke begrippen   66 

c. Veelgebruikte Griekse en Latijnse termen   69 

d. Klassieke Griekse en Romeinse bronnen   71 

e. Nederlandstalige vertalingen van klassieke werken   74 

f. Overige bronnen   76 

I. De klassieke deugden in de leiderschapspraktijk   77 

II. Internaliseren van de klassieke deugden: Volledig 12-wekenprogramma   82 

III. Internaliseren van de klassieke deugden: Verkort 12-wekenprogramma   93 

IV. De socratische dialoog — Denken, onderzoeken en leiden door vragen   99 

 

3



Van Plato naar praktijk: De klassieke 
deugden als kompas voor 
karakterontwikkeling en ethisch 
leiderschap 

In een tijdperk van snelle veranderingen, ethische dilemma’s en verlammende 

polarisatie bieden de klassieke deugden een praktisch kompas. Deze eeuwenoude 

traditie, geworteld in de wijsheid van Plato, Aristoteles en de Stoïcijnen, nodigt ons 

uit na te denken over hoe we moeten handelen en wie we willen zijn. Voor leiders, of 

ze nu werkzaam zijn in bedrijven, overheden, maatschappelijke organisaties of 

gemeenschappen, vormen deze deugden een duurzame basis voor integer en wijs 

leiderschap. 

De klassieke deugdenethiek biedt blijvende inzichten, maar is niet zonder 

historische schaduwzijden. De Griekse en Romeinse samenlevingen sloten grote 

groepen — vrouwen, slaven, vreemdelingen — uit van volwaardig burgerschap. Dit 

roept de vraag op of we een morele filosofie uit zulke samenlevingen vandaag nog 

wel kunnen omarmen? 

Het antwoord ligt in het onderscheid tussen kern en toepassing. De deugden zelf — 

wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid — blijven betekenisvolle morele 

bakens, maar hun concrete invulling vraagt herijking. Waar Aristoteles 

rechtvaardigheid nog beperkte tot de vrije burger binnen de polis (stadstaat), 

kunnen wij, met een beroep op dezelfde deugd, haar betekenis verbreden tot alle 

mensen, ongeacht afkomst of status. Tegelijk laat ook de Oudheid zelf zien dat deze 

universele lezing geen moderne uitvinding is. De filosoof Diogenes van Sinope, een 

tijdgenoot van Aristoteles, beantwoordde de vraag waar hij vandaan kwam niet met 

“Uit Sinope”, maar met: “Ik ben een burger van de wereld” (kosmopolitēs). 

Daarmee verlegde hij het morele perspectief van de polis naar de wereld. Voor de 

Stoïcijnen, die dit vroege idee van kosmopolitisme (de wereld als stad) verder 

1



zouden uitwerken, vormden alle mensen één gemeenschap die is verbonden door 

rede (logos) en gedeelde menselijkheid. 

De klassieke Grieks-Romeinse deugdenethiek is geen voltooid systeem, maar een 

levende traditie die steeds opnieuw interpretatie vraagt. Haar betekenis ligt niet 

alleen in haar intrinsieke wijsheid, maar ook in de diepe invloed die zij heeft 

uitgeoefend op westerse opvattingen over recht, bestuur en leiderschap — van het 

Romeinse staatsrecht tot de beginselen van moderne corporate governance. En net 

zoals de Stoïcijnen en Cicero de oude deugden herlazen in het licht van hun eigen 

tijd, rust op ons de taak die traditie verder te ontwikkelen: kritisch, contextbewust 

en met oog voor wat de klassieken niet zagen of niet konden voorzien. Want ook al 

stammen wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid uit de klassieke Oudheid, 

ze blijven van onschatbare waarde, zeker in een tijd van fundamentele verandering 

en morele onzekerheid. 

In dit essay verkennen we deze vier deugden en hun onderlinge samenhang. We 

laten zien hoe leiders klassieke inzichten kunnen toepassen in moderne contexten, 

maar ook waar de grenzen liggen. Tot slot onderzoeken we hoe deze wijsheid ons 

kan helpen niet alleen betere leiders, maar ook betere mensen te worden — en hoe 

we daar vandaag nog mee kunnen beginnen. 

Leeswijzer 
Voor praktisch ingestelde lezers: Begin met bijlage I (De klassieke deugden in de 

leiderschapspraktijk) en volg daarna volledig of verkort een 12-wekenprogramma 

(zie bijlage II en III). 

Voor reflectieve lezers: Lees het essay lineair. De opbouw volgt een natuurlijke lijn: 

van theorie naar integratie naar praktijk. 

Voor teams: Gebruik hoofdstuk 6 (Harmonie en conflict) als uitgangspunt voor 

dialoog, gevolgd door een volledig of verkort 12-wekenprogramma (zie bijlage II en 

III). Bijlage IV over de socratische dialoog biedt handvatten voor teamreflectie.  

Voor verdieping: De beknopte bibliografieën, begrippen en bronnen bieden 

aanknopingspunten voor verdere studie van specifieke filosofen of concepten. 
2



1. Vier kardinale deugden 

“De deugd is een houding waardoor iemand zich op een 
juiste wijze verhoudt tot hartstochten en handelingen, als 
het midden dat door het verstand bepaald wordt, en zoals 
de verstandige mens het zou vaststellen.” — Aristoteles (Ethica 

Nicomachea II.6, 1106b36–1107a2) 

Van Plato’s ideale staat tot de persoonlijke overpeinzingen van keizer Marcus 

Aurelius, en van Aristoteles’ zoektocht naar het goede leven tot Cicero’s adviezen 

voor staatslieden: de ideeën uit de klassieke Oudheid over wat een mens goed en 

deugdzaam maakt zijn onverminderd actueel. Ook nu, zo’n 2.500 jaar later, bieden 

zij een kompas voor karakterontwikkeling en ethisch leiderschap. 

De vier kardinale deugden — wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid — 

hebben een lange intellectuele weg afgelegd voordat zij hun klassieke vorm kregen. 

Bij Plato verschijnen ze voor het eerst als een samenhangend viertal dat zowel het 

innerlijk evenwicht van de ziel als de ordening van de ideale staat typeert. Zijn 

leerling Aristoteles verfijnt dit beeld door praktische wijsheid (phronesis) centraal 

te stellen: de deugd die richting geeft aan alle andere. 

Cicero, een van de meest prominente figuren uit de nadagen van de Romeinse 

republiek, systematiseert de traditie opnieuw. In De Officiis presenteert hij de 

deugden als fundament van morele plicht (officium) en maakt hij ze toegankelijk 

voor bredere ethische en politieke toepassingen. 

De Stoïcijnen integreren de kardinale deugden in hun leer en zien ze als uitingen 

van rationele harmonie met de natuur. Wijsheid is voor hen als het overkoepelende 

principe: het vermogen om te onderscheiden wat goed, slecht en neutraal is, en om 

te handelen in overeenstemming met de natuur. Vanuit die wijsheid worden moed, 

3



rechtvaardigheid en matigheid in samenhang ontwikkeld, zodat het deugdzame 

leven in balans is en gericht op het algemeen welzijn. 

Zo wordt zichtbaar hoe een idee dat bij Plato begon als morele architectuur van de 

ziel uitgroeide tot een universeel kompas voor karaktervorming en leiderschap. 

De vier kardinale deugden 
Wijsheid (Grieks: sophia, Σοφία) omvat zowel theoretische wijsheid — de kennis 

van eerste principes en eeuwige waarheden — als praktische wijsheid (phronesis, 

Φρόνησις; Latijn: prudentia) — het vermogen om in concrete situaties te zien wat 

gedaan moet worden. 

Moed (Grieks: andreia, Ἀνδρεία; Latijn: fortitudo) is de kracht om het juiste te 

doen, ook onder moeilijke omstandigheden. Het gaat niet alleen om fysieke 

dapperheid, maar vooral om morele standvastigheid en integriteit — de wil om 

trouw te blijven aan principes. 

Matigheid (Grieks: sōphrosynē, Σωφροσύνη; Latijn: temperantia) is de kunst van 

zelfbeheersing en evenwicht. Zij vraagt dat we verlangens matigen, emoties 

beheersen en de gulden middenweg vinden tussen uitersten. Matigheid schept 

innerlijke rust, helderheid van geest en ruimte voor evenwichtig handelen. 

Rechtvaardigheid (Grieks: dikaiosyne, Δικαιοσύνη; Latijn: iustitia) leidt ons ertoe 

ieder het zijne te geven, eerlijk te handelen en het gemeenschappelijke goed te 

dienen. Rechtvaardigheid is bij uitstek een sociale deugd, die harmonie en 

billijkheid in relaties en de samenleving bevordert. 

Deze deugden staan niet op zichzelf, maar versterken elkaar over en weer. Samen 

vormen ze een raamwerk voor ethisch handelen, authentiek leiderschap en een 

betekenisvolle omgang met anderen. Door je deze deugden eigen te maken en ze tot 

uitdrukking te brengen in je dagelijkse praktijk, kunnen leiders een cultuur van 

vertrouwen, excellentie en gedeeld welzijn bevorderen. 

4



De gulden middenweg 
Aristoteles leerde dat deugd de gulden middenweg (mesotēs) is tussen twee 

ondeugden — tussen een teveel en een tekort. Moed ligt bijvoorbeeld tussen lafheid 

(te weinig) en roekeloosheid (te veel). Matigheid tussen zelfkastijding en overdaad. 

Het gaat hierbij niet om een mathematisch of absoluut gemiddelde, maar om een 

contextueel evenwicht. Wat moedig is in één situatie, kan roekeloos zijn in een 

andere. Praktische wijsheid (phronesis) bepaalt wat ‘de juiste maat’ betekent in 

concrete omstandigheden. Deze doctrine doordringt de hele klassieke ethiek en 

komt terug bij elke deugd die we behandelen. 

Kernbegrippen uit de klassieke ethiek 
De volgende vier concepten keren regelmatig terug in dit essay (zie voor voor een 

uitgebreid overzicht bijlage b. Belangrijke begrippen): 

• Dichotomie van controle: Stoïcijns onderscheid tussen wat wel (onze 

gedachten, keuzes, handelingen) en wat niet (externe gebeurtenissen, oordelen 

van anderen) in onze macht ligt. 

• Eudaimonia (Grieks: Εὐδαιμονία): Menselijk floreren. Geen vluchtig geluk, maar 

een leven in overeenstemming met deugd. 

• Gulden middenweg (Grieks: mesotēs, Μεσότης): Aristoteles’ principe dat deugd 

ligt tussen twee uitersten of vices tussen te veel en te weinig). De juiste maat is 

afhankelijk van de context. 

• Praktische wijsheid (Grieks: phronesis, Φρόνησις): Het vermogen om in 

concrete situaties te bepalen wat gedaan moet worden. Niet theoretische 

kennis, maar situationeel oordeel. In dit essay worden praktische wijsheid en 

phronesis afwisselend gebruikt en zijn volledig uitwisselbaar. 

Deze begrippen worden verder uitgediept waar ze relevant zijn. 

5



2. Wijsheid in de praktijk 

Wijsheid (Grieks: sophia, Σοφία) is in de klassieke ethiek het vermogen de waarheid 

te kennen en in overeenstemming met de rede te handelen. Aristoteles maakte een 

belangrijk onderscheid tussen twee vormen van wijsheid: 

Theoretische wijsheid (sophia) richt zich op het begrijpen van eerste principes en 

eeuwige waarheden — op wat altijd en overal waar is, zoals wiskundige axioma’s of 

metafysische inzichten. 

Praktische wijsheid (phronesis, Φρόνησις; Latijn: prudentia) gaat over handelen in 

concrete situaties — over het vermogen te beoordelen wat goed is voor jezelf en 

voor mensen in het algemeen. Phronesis geeft richting aan alle andere deugden. 

Immers, zonder praktische wijsheid verwordt moed tot roekeloosheid, matigheid 

tot starheid en rechtvaardigheid tot willekeur.  

Dit hoofdstuk (en essay) richt zich op phronesis: de praktische wijsheid die leiders 

nodig hebben om in het moment te oordelen en te handelen. 

Het wezen van phronesis 
Wijsheid is meer dan het hebben van theoretische kennis en kennen van abstracte 

principes. Het is het vermogen om te kunnen beoordelen hoe je in complexe en 

ambigue omstandigheden moet handelen. In Ethica Nicomachea, een verzameling 

van tien boeken waarin Aristoteles de aard van ethiek en moraliteit onderzoekt, 

omschrijft hij deze praktische wijsheid als een “ware, met rede verbonden 

gerichtheid op handelen met betrekking tot wat goed en slecht is voor de mens” 

(EN VI.5, 1140b). 

Anders dan sophia, die zich richt op het onveranderlijke, houdt phronesis zich 

bezig met het veranderlijke en contingente — met situaties die morele keuzes 

vragen. Het combineert intellectueel inzicht met moreel oordeel: niet alleen weten 

wat goed is, maar ook zien hoe dat in deze specifieke context vorm krijgt. 

6



De praktische dimensies van phronesis 
Praktische wijsheid manifesteert zich in vier essentiële capaciteiten: 

Doorgronden van het werkelijk goede — Praktische wijsheid is niet hetzelfde als 

veel weten; het is het vermogen om door te dringen tot wat werkelijk goed is — tot 

wat bijdraagt aan menselijk welzijn en deugdzaamheid. 

Juist oordelen in concrete situaties — Praktisch wijze leiders beheersen niet alleen 

abstracte principes, maar kunnen die ook toepassen in complexe en ambigue 

omstandigheden. Cicero benadrukt in De Officiis (Over plichten) het cruciale belang 

van praktische wijsheid als het vermogen om in elke situatie het juiste van het 

verkeerde te onderscheiden, de gevolgen van onze handelingen te overzien en op 

basis daarvan verstandige en verantwoordelijke beslissingen te nemen. 

Zorgvuldige beraadslaging — Phronesis uit zich in weloverwogen besluitvorming. 

Volgens Aristoteles komen praktisch wijze leiders langzaam en nadenkend tot 

besluiten, waarbij ze alle relevante factoren afwegen en overhaaste, impulsieve 

beslissingen vermijden. 

Zelfkennis en begrip van de menselijke natuur — Seneca en Marcus Aurelius 

benadrukken dat de bron van goedheid van binnenuit komt. “Graaf in je 

binnenste", schrijft Marcus Aurelius. “Daar is de bron van het goede en die kan 

steeds weer opborrelen als je steeds weer graaft” (Meditaties VII.59). 

Uitdagingen voor leiders 
Moderne leiders staan bij het cultiveren van praktische wijsheid voor unieke 

uitdagingen. Vier thema's springen daarbij in het oog: 

Informatieovervloed versus echte kennis — We hebben toegang tot enorme 

hoeveelheden informatie, maar dat maakt ons niet automatisch wijzer. Klassieke 

filosofen benadrukken het verschil tussen kennis en wijsheid: echte praktische 

wijsheid is het vermogen om hoofd- en bijzaken te scheiden, methodisch te 

redeneren en in het moment te kunnen oordelen. 

7



Complexiteit en onzekerheid — Veel hedendaagse vraagstukken kenmerken zich 

door complexiteit en onzekerheid. Klassieke filosofie herinnert ons eraan dat 

phronesis niet hetzelfde is als het hebben van alle antwoorden, maar het vermogen 

om weloverwogen te oordelen en onderbouwd te handelen, juist wanneer de 

antwoorden ontbreken. 

Balans tussen contemplatie en actie — Aristoteles wees erop dat phronesis niet 

louter theoretisch is. Leiders moeten de moed hebben om inzichten om te zetten in 

concrete actie. Praktische wijsheid verenigt contemplatie en engagement, denken 

én doen. 

AI en algoritmische besluitvorming — Steeds vaker worden beslissingen 

overgelaten aan AI-systemen en andere algoritmen. Maar kan een algoritme 

eigenlijk wel wijs zijn? Phronesis vraagt immers om ervaring, context en intuïtie — 

eigenschappen die zich (nog) niet laten programmeren. Daarom moeten praktisch 

wijze leiders niet alleen zelf over deze kwaliteiten beschikken, maar ook kunnen 

bepalen wanneer menselijk oordeel onmisbaar blijft. 

Praktische oefeningen voor het cultiveren van phronesis 
Ochtendreflectie en journaling — Begin elke dag met vijf minuten stilte. Vraag 

jezelf: Welke deugd wil ik vandaag belichamen? Noteer één intentie voor de dag. Dit 

richt je aandacht op bewuste keuzes in plaats van automatische impulsen. 

Avondreflectie en journaling — Sluit de dag af met drie vragen: Wat ging goed? 

Wat kon beter? Wat heb ik geleerd over mezelf? Deze dagelijkse praktijk vergroot 

zelfkennis en versterkt karakterontwikkeling door consequente zelfevaluatie. 

Socratische dialoog — Voer gesprekken waarin je aannames onderzoekt. Vraag 

jezelf en anderen: Wat veronderstel ik hier? Wat als het tegenovergestelde waar is? 

Deze methode vergroot je onderscheidingsvermogen, stimuleert morele 

nieuwsgierigheid en stelt je open voor andere perspectieven. (Zie ook bijlage IV. De 

socratische dialoog — Denken, onderzoeken en leiden door vragen.) 

8



Phronesis als levenslange reis 
De klassieke filosofen zagen phronesis niet als een eindbestemming, maar als een 

voortdurende zoektocht. Socrates, geroemd als de wijste man van Athene, zei dat 

hij slechts wist dat hij niets wist. Deze houding van intellectuele nederigheid, 

gecombineerd met een onvermoeibare zoektocht naar waarheid, kenmerkt ware 

praktische wijsheid. 

Voor leiders vormt phronesis het fundament waarop alle andere deugden rusten. Zij 

verlicht onze doelen, verfijnt onze methoden en stelt ons in staat om met integriteit 

en effectiviteit bij te dragen aan het welzijn van anderen en de samenleving. Die reis 

begint met de erkenning van wat we nog niet weten en de moed om toch te blijven 

zoeken. 

In hoofdstuk 7 keren we terug naar phronesis en onderzoeken we hoe praktische 

wijsheid alle deugden integreert en richting geeft. 

In de praktijk: kernpunten voor leiders 

• Wijsheid is meer dan kennis: Het gaat niet om hoeveel je weet, maar om je 

vermogen te oordelen wat goed is in concrete situaties. Cultiveer praktische 

wijsheid door ervaring, reflectie en dialoog. 

• Onderscheid hoofd- van bijzaken: Met de hoeveelheid informatie die dagelijks 

op ons afkomt, is het vermogen om te filteren wat werkelijk belangrijk is een 

essentiële vaardigheid. Vraag jezelf regelmatig: Wat is hier echt van belang? 

• Oordeel contextgevoelig: Abstracte principes zijn nuttig, maar wijsheid ligt in 

het toepassen ervan in specifieke situaties. Wat wijs is in de ene context, kan 

onverstandig zijn in de andere. 

• Omarm intellectuele nederigheid: Werkelijk wijze leiders weten wat ze niet 

weten. Zeg vaker “Ik weet het niet” en ga actief op zoek naar aanvullende of 

contrasterende perspectieven. Nieuwsgierigheid verslaat schijnzekerheid. 

• Begin vandaag: Start met dagelijkse reflectie (ochtendintentie, avondevaluatie) 

en voer regelmatig socratische dialogen waarin je aannames onderzoekt. 

9



Oefeningen  

• Train situationeel inzicht: Neem 30 seconden en vraag jezelf: Wat zie ik 

mogelijk over het hoofd? 

• Scenario: Je team dringt aan op een snelle beslissing terwijl twee signalen 

conflicteren. Wat doe je wanneer tijdsdruk botst met onzekerheid? 

• Teamvraag: Welke informatie is essentieel voor een wijs besluit, en wat laten we 

los? 

10



3. Moed in praktijk 

Moed (Grieks: andreia, Ἀνδρεία; Latijn: fortitudo) is de deugd die ons in staat stelt 

het juiste te doen, ook wanneer we worden geconfronteerd met angst, gevaar of 

tegenslag. In de klassieke ethiek gaat moed verder dan louter fysieke dapperheid; 

het omvat morele standvastigheid (het onder alle omstandigheden vasthouden aan 

wat goed is), uithoudingsvermogen in tegenspoed en de innerlijke kracht om zelfs 

onder de meest uitdagende omstandigheden op basis van je principes te handelen. 

Aristoteles omschreef moed als de gulden middenweg tussen lafheid (een tekort 

aan moed) en roekeloosheid of overmoed. Volgens Aristoteles betekent dit niet dat 

je nergens bang voor bent, maar dat je bang bent voor de juiste dingen, op de juiste 

manier en op het juiste moment. Iemand die moedig is, toont een gepaste mate van 

angst en moed in gevaarlijke situaties (EN III.7, 1115b). 

Het wezen van moed  
Moed wordt doorgaans geassocieerd met mensen die hun leven wagen voor een 

hoger doel. De klassieke filosofen waarschuwden ervoor moed niet te verwarren 

met roekeloosheid. Ware moed, zo benadrukten ze, vereist praktische wijsheid: het 

vermogen om gevaren juist in te schatten en gepast te reageren. 

Voor leiders is morele moed essentieel. Het is de kracht om ethische principes te 

verdedigen, ook als je op weerstand stuit of persoonlijk verlies dreigt. Socrates gaf 

hiervan een goed voorbeeld toen hij, aangeklaagd voor goddeloosheid en het 

corrumperen van de Atheense jeugd, vasthield aan zijn overtuigingen: 

“Mannen van Athene, ik eer en bemin u, maar ik zal eerder de god gehoorzamen 

dan u. Zolang ik adem en in staat ben, zal ik niet stoppen met filosoferen.” (Plato 

Apologie 29d) 

Zijn onvoorwaardelijke trouw aan hogere principes is een kernwaarde voor ethisch 

leiderschap. 

11



De Romeinse Stoïcijnen voegden hier standvastigheid of constantia als belangrijke 

dimensie aan toe: het vermogen vol te houden en trouw te blijven aan doelen en 

principes. “Het is niet omdat dingen moeilijk zijn dat we niet durven; het is omdat 

we niet durven dat ze moeilijk zijn”, aldus Seneca (Epistulae Morales ad Lucilium 

104.26). 

De praktische dimensies van moed 
Moed manifesteert zich in vier essentiële capaciteiten: 

Angst onder ogen zien — Moed betekent niet de afwezigheid van angst, maar het 

vermogen te handelen ondanks angst. Aristoteles benadrukte dat een moedig 

persoon zijn angsten erkent, maar er niet door wordt overheerst. Voor leiders 

betekent dit dat ze de moed moeten hebben om moeilijke gesprekken aan te gaan, 

onpopulaire standpunten in te nemen of risicovolle maar ethisch noodzakelijke 

beslissingen durven nemen. 

Weerstand bieden aan onrecht — Een essentieel aspect van morele moed is het 

verzet tegen onrecht, zelfs als dit persoonlijke offers vereist. Marcus Aurelius 

verwoordde dit als volgt: “Doe het juiste. De rest maakt niet uit. Koud of warm, moe 

of uitgerust, gehonoreerd of versmaad, stervend of iets anders doend — doe het 

juiste. Dit alleen is in onze macht” (Meditaties VI.2). 

Waarheid spreken — De klassieke filosofen waardeerden parrhesia, het vrijmoedig 

spreken van de waarheid, zelfs tegenover macht. Toen Alexander de Grote vroeg 

wat Diogenes wilde, antwoordde de Cynische filosoof: “Ga een stap opzij, want je 

staat voor de zon” (Plutarchus, Het leven van Alexander, 14). Deze soevereine 

vrijmoedigheid — waarheid spreken zonder angst voor consequenties — kenmerkt 

morele moed. 

Authenticiteit onder druk — Moed manifesteert zich ook in het trouw blijven aan 

jezelf, ondanks druk om te conformeren. Voor leiders betekent dit bijvoorbeeld niet 

meegaan in beslissingen en compromissen die tegen je waarden ingaan, ook al is 

dat ‘hoe het hier nu eenmaal werkt’. Zoals Epictetus leerde: “Geen enkel kwaad kan 

de mens overkomen die niet zijn eigen oordeel is” (Enchiridion 5). 

12



Uitdagingen voor leiders 
Moderne leiders staan bij het tonen van moed voor unieke uitdagingen. Vier 

belangrijke thema’s springen eruit: 

Institutionele en sociale druk — In organisaties kan het moeilijk zijn om onethisch 

gedrag aan te kaarten, zeker als dit diep in de cultuur geworteld is. Morele moed 

betekent durven ingaan tegen de stroom, zelfs als je positie erdoor wordt bedreigd. 

Bovendien is er in tijden van polarisatie moed voor nodig om een tegengeluid te 

laten horen of zelfs maar nuance aan te brengen. 

Angst voor falen — Veel mensen worden verlamd door de faalangst. De Stoïcijnen 

leerden om te onderscheiden tussen wat binnen onze controle ligt en wat niet (de 

dichotomie van controle). Richt je aandacht op het eerste (je gedachten, integriteit, 

daden) en accepteer het tweede (externe uitkomsten, het oordeel van anderen) met 

gemoedsrust (ataraxia). 

Reputatierisico in publieke sfeer — In het digitale tijdperk kunnen morele fouten 

of controversiële standpunten viraal gaan en carrières beëindigen. Dit creëert angst 

voor publieke vernedering. Ware moed vraagt om principes te verdedigen, maar ook 

om in te zien wanneer het innemen van een afwijkend standpunt het risico waard is 

of wanneer zwijgen of nuance wijzer is. 

Balanceren tussen moed en voorzichtigheid — Aristoteles’ gulden middenweg 

vraagt om het vinden van een gepast evenwicht tussen roekeloosheid en lafheid. 

Voor moderne leiders is dit extra uitdagend, want wanneer is snel handelen moedig 

en wanneer juist roekeloos? Wanneer is geduldig afwachten wijs, wanneer laf? Dit 

onderscheid vereist niet alleen moed, maar ook de wijsheid om je motieven eerlijk 

te onderzoeken. 

Praktische oefeningen voor het cultiveren van moed 
Stapsgewijze blootstelling — Kies elke dag één ‘moedige daad’ die spanning 

oproept, bijvoorbeeld door een afwijkend standpunt in te nemen tijdens een 

13



vergadering. Begin klein en bouw langzaam uit naar grotere uitdagingen, zodat 

moed een gewoonte wordt. 

Praemeditatio malorum — Visualiseer mogelijke tegenslagen en bedenk hoe je 

ermee om zou gaan. Schrijf mogelijke scenario’s uit en bepaal bij elk je houding. 

Wat doe je bijvoorbeeld als een project waar je vurig in gelooft, wordt stopgezet? 

Deze Stoïcijnse techniek vermindert angst door voorbereiding en helpt je in het 

moment weloverwogen te reageren. 

Reflectie en journaling — Noteer momenten van moed en aarzeling. Vraag jezelf: 

wat hield me tegen? Wat gaf me kracht? Of vraag anderen, als je genoeg moed hebt 

verzameld: waar zie jij dat ik terughoudend ben of juist te voortvarend? Door je 

hiervan bewust te worden, herken je patronen in je gedrag onder druk. 

Moed als essentiële deugd 
Voor leiders is moed geen bijkomstigheid, maar een noodzaak. Zonder moed blijven 

de andere deugden vrijblijvend. We weten dan wel wat juist is, maar handelen daar 

niet naar, bijvoorbeeld omdat de prijs die we ervoor betalen te hoog lijkt. Cicero 

schreef: 

“Er is geen deugd zo bewonderenswaardig als moed, geen deugd waar mensen zo 

naar verlangen, geen deugd die zo noodzakelijk is voor het behoud van de 

gemeenschap.” (De Officiis I.65) 

In de praktijk: kernpunten voor leiders 

• Moed is niet roekeloos: Ware moed vraagt om praktische wijsheid — het 

vermogen om gevaren juist in te schatten en gepast te reageren. Onderscheid 

moedige actie van overhaaste impuls. 

• Morele moed is essentieel: Moedige leiders verdedigen ethische principes, ook 

wanneer dat persoonlijk verlies betekent of weerstand oproept. 

• Angst erkennen, niet vermijden: Moedige leiders voelen angst, maar laten zich 

er niet door verlammen. Train jezelf door stapsgewijze blootstelling: Kies 

dagelijks één moedige daad en bouw langzaam op. 

14



• Waarheid spreken vraagt moed: Vrijmoedig spreken, vooral tegenover macht, is 

een kernkwaliteit. Oefen dit in veilige situaties, voordat je het in cruciale 

momenten nodig hebt. 

• Standvastigheid onder druk: Ontwikkel het uithoudingsvermogen om trouw te 

blijven aan principes, ook wanneer de omstandigheden moeilijk worden. Bereid 

je voor op mogelijke tegenslagen. 

Oefeningen 

• Oefen micro-moed: Neem 30 seconden om één ongemakkelijke waarheid te 

formuleren die je vandaag niet durfde uit te spreken. 

• Scenario: Een collega stelt voor om een risico te verzwijgen voor een klant. Wat 

doe je als eerlijkheid spanning creëert? 

• Teamvraag: Hoe maken we het veilig om moedige geluiden te laten horen? 

15



4. Matigheid in praktijk 

Matigheid (Grieks: sophrosyne, Σωφροσύνη; Latijn: temperantia) is de deugd van 

evenwicht en zelfdiscipline — het vermogen om verlangens te modereren, 

hartstochten te beheersen en de gulden middenweg te vinden tussen te veel iets en 

te weinig. Het bevordert innerlijke rust en biedt weerstand tegen impulsiviteit en 

overbelasting. In onze cultuur die overconsumptie aanmoedigt en zelfoptimalisatie 

verheerlijkt, is matigheid misschien wel de meest tegendraadse deugd. 

Plato zag matigheid als cruciaal voor de ‘geordende ziel’ en omschrijft het als een 

“soort van orde en beheersing van bepaalde lusten en verlangens ... wanneer het 

betere deel regeert over het slechtere deel” (Republiek IV, 430e). 

Het wezen van matigheid 
Matigheid begint met het begrijpen van je neigingen, zwakheden en verlangens. 

Zonder zelfkennis is elke vorm van zelfbeheersing namelijk onmogelijk. Niet voor 

niets waren de woorden “Ken uzelf” (Grieks: γνῶθι σαυτόν, gnōthi sauton) bijna als 

een waarschuwing gegraveerd in het voorportaal van de Tempel van Apollo in 

Delphi. 

Volgens Aristoteles is matigheid het evenwicht tussen ongeremde zelfbevrediging 

en volledige onthouding — tussen alles of niets. Het gaat Aristoteles niet om het 

vermijden van genot, maar om zelfbeheersing — om het vinden van de juiste maat, 

passend bij de situatie: 

“Zowel het buitensporige als het tekortschietende zijn kenmerkend voor ondeugd, 

maar het gemiddelde voor deugd.” (EN II.6, 1106b) 

Plato illustreerde de relatie tussen rede en passie met de metafoor van een 

wagenmenner die twee paarden bestuurt. Matigheid is de staat waarin de rede de 

begeerten en hartstochten leidt zonder ze te onderdrukken — een harmonische 

hiërarchie binnen de ziel. 

16



De praktische dimensies van matigheid 
Matigheid manifesteert zich in vier essentiële capaciteiten: 

Beheersing van lichamelijke verlangens — De meest zichtbare toepassing van 

matigheid is de beheersing van lichamelijke verlangens. De klassieke filosofen 

waarschuwden dat overmatige aandacht voor lichamelijk genot de ziel verzwakt en 

het oordeel vertroebelt. Volgens Epictetus moeten we daarom onze relatie tot 

plezier trainen: 

“Met betrekking tot alles wat je prettig of nuttig of dierbaar vindt, herinner jezelf 

eraan wat voor soort ding het is, beginnend met de kleinste dingen. Als je iets 

waardevol vindt, al is het maar een aarden pot, herinner jezelf eraan wat het 

werkelijk is. Zeg bij jezelf: ‘Dit is een aarden pot.’ Als hij breekt, zul je niet van 

streek raken.” (Enchiridion 3) 

Emotionele regulatie — Matigheid omvat ook de beheersing van emoties, zoals 

woede, angst, verdriet en zelfs vreugde. Seneca waarschuwde dat ongecontroleerde 

woede de mens reduceert tot een beest. De remedie die hij ons biedt, is vertraging 

zodat we niet ten onder gaan aan impulsief gedrag (De Ira II.29). 

Het Stoïcijnse streven naar vrijheid van passies en emoties (apatheia) wordt vaak 

uitgelegd als emotieloos — als de Britse ‘stiff upper lip’ of Star Trek’s Mr. Spock. 

Maar Seneca en Epictetus zeggen niet dat we geen emoties mogen voelen, maar dat 

we ervoor moeten zorgen dat we er niet door worden overweldigend. Er is niets mis 

met verdriet voelen bij verlies of boos zijn wanneer ons onrecht wordt aangedaan, 

zolang we ons niet laten verlammen door wanhoop of leiden door blinde woede. 

Apatheia gaat om emotionele maturiteit, niet emotieloosheid. 

Matigheid in spraak — De klassieke filosofen waardeerden ook gematigdheid in 

communicatie. Niet alles hoeft gezegd te worden, ook niet als het waar is. Volgens 

Cicero spreekt iemand die wijs is bedachtzaam en met gepaste terughoudendheid. 

17



Materieel minimalisme — De Stoïcijnen en Cynische filosofen praktiseerden 

vrijwillige eenvoud door zich te beperken tot het noodzakelijke. Ondanks zijn 

rijkdom schreef Marcus Aurelius: 

“Je hebt maar heel weinig nodig om gelukkig te leven.” (Meditaties VII.67) 

Uitdagingen voor leiders 
Moderne leiders staan bij het beoefenen van matigheid voor unieke uitdagingen. 

Vier belangrijke thema’s springen eruit: 

Consumentencultuur — We leven in een samenleving die consumptie aanmoedigt 

en een voortdurend verlangen stimuleert. Sociale media en reclame zijn ontworpen 

om onmatigheid te cultiveren. De klassieke oproep tot matigheid of minimalisme is 

een radicale tegencultuur. 

Het optimaliseren van alles — Paradoxaal genoeg kan zelfs de zoektocht naar 

zelfverbetering ontaarden in overmaat. Aristoteles herinnert ons dat deugd een 

gewoonte is, geen obsessie. Matigheid geldt ook voor zelfcultivering. 

Emotionele uitdrukking versus beheersing — Moderne psychologie benadrukt 

soms het belang van emotionele expressie, wat kan botsen met de klassieke nadruk 

op emotionele regulatie. Een filosofische middenweg is het erkennen en begrijpen 

van je emoties zonder ze te laten overheersen. Uiten indien gepast, beheersen waar 

en wanneer nodig. 

Werkcultuur en burn-out — Steeds meer professionals krijgen een burn-out. 

Aristoteles leerde dat zelfs nobele activiteiten, zoals werk, studie en contemplatie, 

moeten worden gematigd. Voor duurzaam welzijn zijn rust en ontspanning 

noodzakelijk. Bovendien maakt onze always-on cultuur, versterkt door digitale 

connectiviteit, het bijna onmogelijk werk en privé te scheiden. Matigheid vraagt om 

duidelijke grenzen, maar veel organisaties belonen juist het tegenovergestelde: 

24/7 beschikbaarheid, snelle reacties en constante productiviteit. Leiders moeten 

daarom niet alleen persoonlijk matigheid beoefenen, maar ook zorgen voor een 

18



cultuur waarin ieders grenzen worden gerespecteerd. Dit gaat verder dan 

individuele discipline; het vereist doorgaans structurele verandering. 

Praktische oefeningen voor het cultiveren van matigheid 
Tel tot drie — Reageer niet meteen of impulsief, maar neem een korte denkpauze 

om je gedachten te ordenen of emoties te reguleren. Dit korte moment van pauze 

activeert het rationele systeem — wat de psycholoog Daniel Kahneman Systeem 2-

denken noemt: langzaam, deliberatief en analytisch — en voorkomt impulsief 

reageren, waardoor je je kalmte bewaart en weloverwogen kunt reageren. 

Dichotomie van controle — Vraag jezelf af: Welke dingen liggen in mijn controle en 

welke niet? Maak een overzicht voor een project waaraan je werkt of kijk naar je rol 

binnen de organisatie. Deze Stoïcijnse oefening brengt focus aan in wat je doet en 

traint je om geen energie te verspillen aan dingen waar je geen invloed op hebt. 

Creëer bewuste momenten — Plan offline momenten. Lunch niet achter je bureau 

maar samen met anderen, neem de tijd voor een goed gesprek, geniet van een kop 

koffie of thee zonder afleiding. Het doel is het herstellen van je aandacht en 

aanwezigheid (‘presence’), niet alleen voor jezelf maar ook in relatie tot anderen. 

Matigheid als fundament voor duurzaamheid  
Voor leiders is matigheid de deugd die duurzame excellentie mogelijk maakt. 

Zonder zelfbeheersing leiden zelfs de beste intenties tot uitputting, onbalans of 

moreel compromis. De klassieke filosofen begrepen dat het goede leven niet wordt 

bereikt door intense en kortstondige inspanning, maar door langdurige en 

consistente oefening. 

Zoals Aristoteles opmerkte: 

“Want aangezien geen enkele deugd van nature is, maar door gewoonte en door 

gewoonten worden wij goed en slecht, en deugd is een staat van karakter, een 

gewoonte.” (EN II.1, 1103a) 

19



Matigheid stelt ons in staat om goede gewoonten te ontwikkelen en vol te houden, 

in werk, relaties, zelfcultivering en alle aspecten van het leven. 

In de praktijk: kernpunten voor leiders 

• Zelfkennis is de basis: Zonder te weten wat je drijft, kun je jezelf niet beheersen. 

Begin met dagelijkse observatie: Welke verlangens voelde ik vandaag? Waren 

die passend? 

• De gulden middenweg is dynamisch: Matigheid betekent niet altijd hetzelfde, 

maar is een contextgevoelig evenwicht tussen te veel en te weinig. Wat 

gematigd is in rust, kan anders zijn in crisis. 

• Vertragen is kracht: Train jezelf om te pauzeren voordat je reageert. Tel tot drie, 

neem bewust een moment rust. Dit activeert je rationele systeem en voorkomt 

onbezonnen keuzes. 

• Matig ook je deugd: Zelfs nobele activiteiten, zoals werk en zelfverbetering, 

vragen om matiging. Burn-out ontstaat vaak doordat we het goede tot in het 

extreme doordrijven. 

• Bescherm grenzen structureel: Matigheid is niet alleen individuele discipline, 

maar vraagt ook cultuur- en systeemverandering. Zorg voor systemen die 

balans ondersteunen in plaats van 24/7 beschikbaarheid te belonen. 

Oefeningen 

• Train geremde actie: Tel 30 seconden je ademhaling voordat je reageert op een 

opkomende impuls. 

• Scenario: Een teamlid levert teleurstellend werk en je voelt irritatie. Wat doe je 

om evenwicht te bewaren zonder conflict te vermijden? 

• Teamvraag: Welke praktijken helpen ons om vanuit helderheid te handelen in 

plaats van urgentie? 

20



5. Rechtvaardigheid in de praktijk  

Rechtvaardigheid (Grieks: dikaiosyne, Δικαιοσύνη; Latijn: justitia) is de deugd die 

ons leidt om ieder het zijne te geven en eerlijk te handelen in onze relaties en 

interacties met anderen. Het is een sociale deugd die harmonie en billijkheid in 

gemeenschappen bevordert. 

Plato beschouwde rechtvaardigheid als de belangrijkste deugd, die alle andere 

omvat en ordent: 

“Ieder moet zijn eigen werk doen en zich niet met dat van anderen bemoeien ... en 

wanneer elk van de drie klassen [heersers, krijgers en producenten] zijn eigen werk 

doet, is dat rechtvaardigheid en maakt het de stad rechtvaardig.” (Republiek IV, 

433b) 

Het wezen van rechtvaardigheid 
Omdat rechtvaardigheid de beoefening van alle deugden in relatie tot elkaar omvat, 

noemde Aristoteles het de “volkomenste deugd” (EN V.1, 1129b). Voor leiders vormt 

rechtvaardigheid een ethisch fundament voor alle professionele interacties en 

beslissingen die anderen raken. 

In Ethica Nicomachea onderscheidde Aristoteles drie vormen van rechtvaardigheid: 

Distributieve rechtvaardigheid gaat over het eerlijke verdelen van goederen, eer en 

middelen binnen een gemeenschap. Aristoteles stelde dat de verdeling in 

verhouding moet staan tot verdienste (proportionaliteit): 

 

“Het rechtvaardige is dus het proportionele ... want rechtvaardigheid wordt erkend 

door allen als een soort proportionaliteit.” (EN V.3, 1131a-b) 

Dit betekent dat beloningen, kansen en middelen eerlijk verdeeld moeten worden 

volgens relevante criteria, zoals expertise, inspanning, behoefte of bijdrage. 

21



Corrigerende rechtvaardigheid herstelt evenwicht wanneer onrecht is gedaan, 

bijvoorbeeld door compensatie of herstel. 

Wederkerige rechtvaardigheid zorgt voor eerlijke uitwisseling in handel, relaties 

en samenwerking volgens het principe: wat we ontvangen moet evenredig zijn aan 

wat we geven. 

Deze klassieke opvattingen over rechtvaardigheid vinden een moderne vertaling in 

het begrip ‘fatsoen’, dat Cicero centraal stelt in zijn De Officiis. Fatsoen (Latijn: 

decorum) gaat verder dan louter verdeling of billijkheid; het omvat wat gepast is in 

een gegeven context, met respect voor de waardigheid van alle betrokkenen. Waar 

rechtvaardigheid in de klassieke ethiek wordt gezien als ‘ieder het zijne’, voegt 

fatsoen een waardevolle dimensie toe: het actief scheppen van omstandigheden 

waarin mensen zich niet alleen eerlijk behandeld, maar ook erkend en gewaardeerd 

voelen. Dit sluit aan bij de Stoïcijnse idee van oikeiosis of de cirkel van morele 

betrokkenheid bij anderen en maakt rechtvaardigheid tot een levende, contextuele 

praktijk.  

De praktische dimensies van rechtvaardigheid 
Rechtvaardigheid manifesteert zich in vijf essentiële capaciteiten: 

Billijkheid in besluitvorming — Rechtvaardigheid vereist dat beslissingen vrij zijn 

van willekeur of bevoordeling. 

Het gemeenschappelijk goed — De klassieke filosofen zagen rechtvaardigheid als 

gericht op het gemeenschappelijk goed (bonum commune). In Plato’s visie is een 

rechtvaardige staat een harmonieuze staat, waarin iedereen zijn functie vervult 

zonder anderen te domineren. 

Eerlijkheid in relaties — Op persoonlijk niveau vereist rechtvaardigheid 

eerlijkheid, betrouwbaarheid en het nakomen van verplichtingen. 

Respect voor rechten en waardigheid — De Stoïcijnen ontwikkelden een vroege 

vorm van universele menselijke waardigheid. Het kosmopolitische perspectief dat 

22



rechtvaardigheid niet is voorbehouden aan onze eigen gemeenschap maar zich 

uitstrekt tot alle mensen, is relevanter dan ooit. In een geglobaliseerde wereld 

waarin de invloed van organisaties zich uitstrekt ver voorbij landsgrenzen, vaak 

aan het zicht onttrokken, vereist rechtvaardig leiderschap een bewustzijn van onze 

onderlinge verbondenheid. Dit impliceert niet alleen eerlijk handelen binnen de 

eigen organisatie en het eigen blikveld, maar ook verantwoordelijkheid nemen voor 

de impact van beslissingen op mensen en gemeenschappen wereldwijd. 

Fatsoen als inclusie — Naast deze klassieke dimensies van rechtvaardigheid speelt 

in moderne organisaties ook fatsoen een cruciale rol. Fatsoenlijke rechtvaardigheid 

manifesteert zich als actieve inclusie, dat wil zeggen: niet alleen gelijk behandelen 

van medewerkers, maar ook zorgen dat zij zich volwaardig kunnen ontplooien. Dit 

houdt in: 

• Erkenning van diversiteit: Medewerkers worden gezien als unieke individuen met 

eigen waarden, ambities en behoeften, niet als louter productieve krachten. 

• Psychologische veiligheid: Een cultuur waarin mensen zich vrij voelen om hun 

mening te uiten, fouten te maken en authentiek te zijn, zonder angst voor 

vernedering of uitsluiting. 

• Structurele inclusie: Het wegnemen van barrières die bepaalde groepen 

belemmeren, zoals vooroordelen in wervingsprocessen, ontoegankelijke 

werkplekken, of onbewuste uitsluitingsmechanismen. 

Deze benadering sluit aan bij Cicero’s idee dat fatsoenlijk handelen betekent dat we 

rekening houden met de gevoelens en beweegredenen van anderen. Binnen de 

context van een organisatie betekent dit dat leiders niet alleen moeten zorgen voor 

formele gelijkheid, maar ook voor een omgeving waarin iedereen zich gehoord en 

gerespecteerd voelt. Zo wordt rechtvaardigheid niet alleen een kwestie van 

verdeling, maar ook van waardigheid — een principe dat zowel klassiek als modern 

relevant is. 

Rechtvaardigheid, macht en het probleem van privilege 
Deze brede definitie van rechtvaardigheid vraagt echter ook om kritische reflectie 

op macht, privilege en structurele ongelijkheid. 

23



Klassieke deugdenethiek richt zich in eerste instantie op persoonlijke 

karaktervorming, maar hedendaagse rechtvaardigheid vereist ook reflectie op 

structurele macht en privilege. Dit aspect kreeg in de klassieke teksten slechts 

beperkt aandacht. Niet verrassend, aangezien de meeste filosofen zelf tot de 

bevoorrechte klasse behoorden. 

Het zelfbedrog van privilege 
Leiders hebben doorgaans grote privileges: hogere salarissen, meer autonomie, 

betere arbeidsomstandigheden, toegang tot informatie en netwerken. Deze 

bevoorrechte positie kan hun oordeel op twee manieren vertroebelen. 

Ten eerste, door de neiging om je eigen succes toe te schrijven aan deugd (“Ik ben 

hier gekomen door hard werken en de juiste keuzes”), zonder rekening te houden 

met de rol van geluk, sociale context en structurele voordelen. Aristoteles erkende 

dat de verwezenlijking van menselijk geluk en floreren (eudaimonia) externe 

goederen vereist, zoals gezondheid, vrienden en ook middelen. Maar de implicatie 

is scherper dan hij formuleerde: niet iedereen heeft gelijke kansen om deugd te 

cultiveren. 

Ten tweede, door het risico dat je je eigen ervaring projecteert op anderen. Leiders 

die matigheid en zelfdiscipline benadrukken, kunnen zich afvragen: Hoe speelt 

mijn eigen positie een rol in hoe ik dit zie? Voor iemand met financiële zekerheid is 

vrijwillige eenvoud een keuze, maar voor iemand die in armoede leeft, is het de 

realiteit. Dit verschil te erkennen, is onderdeel van wijsheid. De Stoïcijnse filosoof 

Epictetus, zelf slaaf geweest, begreep dit beter dan zijn aristocratische tijdgenoten. 

Van individuele deugd naar structurele rechtvaardigheid 
In Plato’s ideale staat had iedereen een ‘natuurlijke’ plaats. Maar wat als die wordt 

bepaald door onrechtvaardige systemen in plaats van je persoonlijke capaciteiten? 

Aristoteles schreef dat rechtvaardigheid betekent “ieder het zijne geven”, maar wie 

bepaalt wat iemand toekomt? In zijn tijd werd dit bepaald door geboorte en stand. 

Vandaag de dag erkennen we dat veel ongelijkheid niet natuurlijk is, maar sociaal 

geconstrueerd. Daarom moeten leiders die rechtvaardigheid nastreven, in directe 

24



interacties verder kijken dan persoonlijke billijkheid. De vraag is ook: Hoe draag ik 

zélf bij aan of profiteer ik van structurele ongelijkheid? 

Enkele praktische vragen voor leiders 

• Wie heeft in mijn organisatie toegang tot ontwikkelingsmogelijkheden? Zijn er 

patronen van uitsluiting? 

• Hoe komt mijn privilege terug in wie ik mentor, promoveer en vertrouw? 

• Gebruik ik mijn positie om stemmen te versterken die anders niet gehoord 

worden? 

• Ben ik bereid om macht te delen of af te staan als dat rechtvaardiger is? 

Matigheid als tegenwicht tegen de corruptie van macht 
Hier keert matigheid terug in een nieuwe betekenis. De klassieke filosofen waren 

zich scherp bewust van het corrumperende effect van macht. Plato wijdde een groot 

deel van de Republiek aan de vraag hoe leiders konden worden beschermd tegen de 

verleiding van tirannie. Zijn oplossing — filosofenkoningen die geen persoonlijk 

bezit mochten hebben — was radicaal, maar toonde tegelijkertijd zijn inzicht dat 

macht tot overmaat verleidt. 

Matigheid krijgt zo een politieke dimensie die verder gaat dan de beheersing van 

fysieke verlangens. Het gaat om de matiging van macht zelf — het vermogen om 

macht te gebruiken met terughoudendheid, om niet alles te doen wat je kunt doen 

omdat het simpelweg kan. Aristoteles’ gulden middenweg geldt ook hier: tussen 

machteloosheid en machtsmisbruik ligt het gebruik van macht met mate en 

wijsheid. 

Voor bevoorrechte leiders betekent dit concrete zelfbeperking: 

• In besluitvorming: Niet elke beslissing moet per se door jou worden genomen. 

Matigheid vraagt om het delen van beslissingsbevoegdheid, consulteren van 

anderen en erkennen dat jouw perspectief niet het enige is en bovendien 

beperkt door je positie; 

• In communicatie: De macht om het laatste woord te hebben betekent niet dat je 

dat per se moet opeisen. Vaak is zwijgen, luisteren of terugtreden vele malen 

krachtiger dan spreken; 

25



• In beloningen: De neiging om jezelf en je directe kring buitensporig te belonen 

— omdat ‘de markt het toestaat’, omdat ‘anderen dat ook doen’ of omdat 

‘talent dan naar het buitenland gaat’ — is de onmatigheid waar Aristoteles voor 

waarschuwde. Rechtvaardigheid vraagt proportionaliteit, matigheid vraagt 

terughoudendheid; 

• In zichtbaarheid: Macht trekt aandacht en status. Matigheid vraagt om het 

bewust afstand nemen van de schijnwerpers wanneer dat ruimte creëert voor 

anderen. Het is de deugd die erkent dat niet elk succes aan jou te danken is, niet 

elke crisis door jou moet worden opgelost. 

Marcus Aurelius, die als keizer absolute macht bezat, schreef obsessief over dit 

thema. Zijn overpeinzingen zijn doordrenkt met de angst voor corruptie door 

macht: 

“Kijk uit dat je niet verkeizert en verpurpert [de kleur purper was voorbehouden 

aan Romeinse keizers]. Want dat gebeurt. Zorg dus dat je eerlijk blijft, goed, 

onbedorven, waardig, wars van aanstellerij, een vriend van de rechtvaardige, 

godvrezend, welwillend, hartelijk, doortastend bij het doen van je plicht. Doe je 

uiterste best om zo te blijven als de filosofie je heeft willen maken.” (Meditaties 

VI.30) 

Voor hedendaagse leiders is deze vorm van matigheid misschien wel de moeilijkste. 

Veel organisatieculturen belonen juist het tegenovergestelde: zichtbaarheid, 

zelfpromotie, het claimen van credits, het maximaliseren van persoonlijke gewin. 

De CEO die een bescheiden salaris neemt, de manager die haar team in de spotlights 

zet terwijl ze zelf op de achtergrond blijft, de leider die macht delegeert en controle 

loslaat. Het zijn helaas nog steeds zeldzame verschijnselen, juist omdat ze tegen de 

organisatiecultuur en menselijke neiging tot zelfvergroting ingaan. 

Toch is het deze vorm van matigheid die structurele rechtvaardigheid mogelijk 

maakt. Want zolang leiders hun privileges als ‘verdiend’ en ‘normaal’ beschouwen, 

zolang ze macht maximaal uitoefenen enkel omdat het kan, blijven ongelijke 

structuren in stand. Matigheid — bewuste zelfbeperking, vrijwillige 

terughoudendheid en het delen in plaats van maximaliseren van voordelen — 

wordt zo een politieke daad van rechtvaardigheid. 

26



De Stoïcijnse lens 
De Stoïcijnen ontwikkelden het idee van oikeiosis: de cirkel van morele betrokkenheid 

of natuurlijke uitbreiding van zorg van jezelf naar familie, gemeenschap en uiteindelijk 

de hele mensheid. Dit biedt een krachtig tegenwicht tegen de neiging om alleen ‘ons 

soort mensen’ te bevoordelen. 

Seneca schreef: 

“We zijn leden van een groot lichaam. De natuur heeft ons verwant gemaakt toen 

zij ons uit dezelfde bron en voor hetzelfde doel schiep.” (Epistulae Morales 95.52). 

Deze visie vraagt van leiders om hun cirkel van morele betrokkenheid bewust te 

verbreden, steeds verder voorbij hun eigen kring en degenen die directe voordelen 

bieden. 

Enkele praktische implicaties voor leiders 

• Hou regelmatige een ‘privilege-audit’: Vraag jezelf af welke voordelen je geniet 

die je als ‘normaal’ beschouwt, maar die niet voor iedereen gelden? 

• Zoek actief naar blinde vlekken: Omring jezelf met mensen die je uitdagen, 

andere perspectieven meenemen en macht ter discussie durven stellen. 

• Onderzoek structurele oorzaken: Ga niet alleen voor individuele billijkheid, 

maar kijk ook naar systemen, beleid en cultuur die ongelijkheid in stand houden 

of zelfs versterken. 

• Deel macht: Rechtvaardigheid vraagt soms om het afstaan van privilege. Een 

betere positie voor anderen betekent mogelijk minder voor jezelf. 

De klassieke deugdenethiek biedt een sterk fundament, maar vraagt hedendaagse 

aanvulling. Ware rechtvaardigheid vereist niet alleen persoonlijk karakter, maar 

ook kritisch bewustzijn van de structuren waarin we opereren en de bereidheid die 

structuren te onderzoeken, ter discussie te stellen en te veranderen, zelfs als dat 

ten koste gaat van eigen positie en privileges. Misschien is het delen van macht en 

beperken van je eigen aanspraken ten gunste van een rechtvaardiger geheel wel de 

meest radicale vorm van moed en matigheid die je kunt betrachten. 

27



Uitdagingen voor leiders 
Structurele ongelijkheid — Leiders werken vaak binnen systemen met 

diepgewortelde ongelijkheden. Rechtvaardigheid vereist niet alleen persoonlijke 

billijkheid, maar ook actie tegen structurele en systemische onrechtvaardigheid. 

Conflicterende rechtvaardigheidsconcepten — Verschillende tradities hebben 

verschillende opvattingen over rechtvaardigheid. Leiders moeten navigeren tussen 

concurrerende, soms zelfs tegenstrijdige claims — met wijsheid en respect voor 

pluraliteit. 

Spanning tussen regels en billijkheid — Volgens Aristoteles’ principe van redelijk- 

of billijkheid (epieikeia) moeten we regels corrigeren wanneer de strikte toepassing 

ervan leidt tot onrechtvaardigheid. Voor leiders betekent dit dat regels flexibel 

moeten worden toegepast om werkelijk rechtvaardig te zijn. 

Rechtvaardigheid over generaties — De klassieken spraken niet expliciet over 

intergenerationele rechtvaardigheid. Desalniettemin bieden het concept van het 

gemeenschappelijk goed en de Stoïcijnse cirkel van morele betrokkenheid een 

kader voor het nadenken over de belangen van toekomstige generaties. Dit speelt 

bijvoorbeeld bij het klimaatvraagstuk. 

Onzichtbare onrechtvaardigheid in globale ketens — Organisaties opereren in 

geglobaliseerde waardeketens waarin onrechtvaardigheid vaak buiten het zicht 

plaatsvindt. Rechtvaardigheid vereist niet alleen directe billijkheid, maar ook de 

bereidheid te onderzoeken wat gebeurt buiten ons blikveld en verantwoordelijkheid 

te nemen voor de gevolgen van onze beslissingen — direct én indirect, zichtbaar én 

onzichtbaar vanuit het eigen perspectief. 

Praktische oefeningen voor het cultiveren van 
rechtvaardigheid 
Sluier van onwetendheid — Vraag jezelf bij belangrijke of morele beslissingen af of 

je die ook zo zou nemen als je niet wist welke rol of positie je had binnen de gegeven 

context. Deze test, gebaseerd op een gedachte-experiment van de Amerikaanse 

28



politiek filosoof John Rawls, neutraliseert eigenbelang en maakt je bewust van 

mogelijke machtsbias in je oordeel. 

Billijkheidsaudit — Onderzoek ieder kwartaal wie door je beslissingen wordt 

bevoordeeld of juist benadeeld. Wie profiteert, wie niet? Welke patronen zie je? 

Deze systematische reflectie maakt je bewust van de directe en indirecte impact van 

je beslissingen op je directe omgeving en daarbuiten. 

Cirkel van morele betrokkenheid — Breid je cirkel van morele betrokkenheid 

bewust uit: van jezelf naar je team, naar je organisatie, naar stakeholders, naar de 

samenleving. Verruim je blikveld en verrijk je manier van denken met andere 

perspectieven. Dit vergroot het bewustzijn van wederkerigheid en 

verantwoordelijkheid en helpt beslissingen te toetsen aan hun bredere impact. 

Rechtvaardigheid als sociale deugd 
Voor leiders is rechtvaardigheid de deugd die individuele excellentie verbindt met 

collectief welzijn. Het herinnert ons eraan dat we geen geïsoleerde individuen zijn, 

maar leden van gemeenschappen met wederzijdse verplichtingen. De Stoïcijnse 

visie op kosmopolitisme, dat alle mensen burgers van een wereldgemeenschap zijn, 

blijft radicaal relevant. Marcus Aurelius schreef: 

“Als wij mensen het denken gemeen hebben, is ook de rede, waardoor we redelijke 

wezens zijn, iets gemeenschappelijks. Dan is ook de rede die voorschrijft wat wel en 

niet gedaan mag worden, gemeenschappelijk. Als dat zo is, is ook de wet 

gemeenschappelijk. Dan zijn wij allen burgers. Als dat zo is, maken wij deel uit van 

een bepaalde staatsgemeenschap.” (Meditaties IV.4) 

Deze visie roept leiders op om rechtvaardigheid te zien als een universele 

verplichting die de grenzen van nationaliteit, cultuur of identiteit overstijgt. Zoals 

Plato concludeerde: 

“Het doel van rechtvaardigheid is om elk deel te laten functioneren op zijn best 

zodat het geheel kan floreren.” (Republiek IV, 443d) 

29



Rechtvaardigheid is dus nadrukkelijk niet alleen een individuele deugd, maar de 

voorwaarde voor collectieve harmonie en menselijk floreren. Voor leiders is 

rechtvaardigheid daarom de meest veeleisende deugd: zij vraagt niet alleen om 

persoonlijk karakter, maar ook om de moed je eigen privileges ter discussie te 

stellen en de wijsheid om structuren te hervormen — ook als dat ten koste gaat van 

je eigen positie. 

In de praktijk: kernpunten voor leiders 

• Rechtvaardigheid gaat verder dan regels: Billijkheid vraagt om flexibele 

toepassing wanneer strikte regels tot onrecht leiden. Durf af te wijken van de 

letter om in de geest te handelen. 

• Rechtvaardigheid als fatsoen gaat verder dan verdeling: het omvat actieve 

inclusie, waarbij medewerkers zich erkend, gewaardeerd en veilig voelen om 

zichzelf te kunnen zijn. Dit vereist het wegnemen van structurele barrières en 

het creëren van psychologische veiligheid. 

• Onderzoek je privileges: Bevoorrechte posities vertekenen je perspectief. Vraag 

jezelf: Welke voordelen geniet ik die niet voor iedereen gelden? Wiens stem 

vergeet ik structureel? 

• Rechtvaardigheid vraagt structurele actie: Persoonlijke billijkheid is niet 

genoeg. Bekijk systemen, beleid en cultuur op ongelijkheid. Wie profiteert, wie 

betaalt de prijs? 

• Macht matigen is een daad van rechtvaardigheid: Gebruik de privileges van je 

positie met terughoudendheid. Niet elk besluit moet per se door jou worden 

genomen, jouw woord is niet noodzakelijkerwijs het laatste. 

• Verbreed je cirkel van morele betrokkenheid: Vraag bij beslissingen: wie wordt 

geraakt? Denk breder dan je directe omgeving — medewerkers, klanten en 

afnemers, partners, gemeenschappen en zelfs toekomstige generaties. 

Oefeningen 

• Oefen billijke waarneming: Neem 30 seconden om te zien wie in een situatie 

onzichtbaar blijft. 

• Scenario: Twee kandidaten strijden om promotie, maar één had minder 

zichtbaarheid door structurele factoren. Wat doe je? 

• Teamvraag: Hoe voorkomen we dat blinde vlekken bepalen wie kansen krijgt? 

30



6. Harmonie en conflict 

Nu we de vier kardinale deugden afzonderlijk hebben verkend, rijst een vraag: Hoe 

verhouden ze zich tot elkaar? Kan je ze apart van elkaar ontwikkelen of vormen ze 

een ondeelbaar geheel? En als dat zo is, waarom lijken ze dan soms met elkaar te 

botsen? 

De klassieke filosofen dachten hier verschillend over. Hun perspectieven bieden 

inzicht in zowel de eenheid als de spanning tussen de deugden, en in de praktische 

wijsheid die nodig is om hiermee om te gaan. 

Twee perspectieven op de relatie tussen deugden 
De Stoïcijnse eenheidsthese: deugd als ondeelbaar geheel 
Chrysippus, een van de belangrijkste Stoïcijnse denkers, stelde dat de deugden geen 

losse eigenschappen zijn, maar samen een geïntegreerd en coherent geheel 

vormen. Volgens hem is het onmogelijk één deugd echt te bezitten zonder ook de 

anderen te belichamen. 

Vanuit het Stoïcijnse perspectief is elke deugd gebaseerd op correct begrijpen en 

redeneren. Je kunt niet echt moedig zijn zonder te weten wat werkelijk gevaarlijk is 

(wijsheid). Je kunt niet echt gematigd zijn zonder te begrijpen wat werkelijk goed is 

(wijsheid). En je kunt niet rechtvaardig zijn zonder inzicht in menselijke natuur en 

gemeenschap (wijsheid). Alle deugden zijn dus, in essentie, uitingen van wijsheid. 

Deugdzaamheid is niet alleen een kwestie van karakter, maar ook van inzicht en 

begrip. 

Het Aristotelische perspectief: verbonden maar te onderscheiden 
Ook Aristoteles erkende de samenhang tussen de deugden, maar in de praktijk 

observeerde hij dat bij de meeste mensen niet alle deugden even goed zijn 

ontwikkeld. Iemand kan moedig zijn in gevaar, maar worstelen met matigheid in 

genot. Een ander kan rechtvaardig handelen in zakelijke relaties, maar gebrek aan 

wijsheid tonen in persoonlijke beslissingen. 

31



Voor Aristoteles is de gulden middenweg verschillend voor elke deugd. Moed ligt 

tussen lafheid en roekeloosheid, matigheid tussen zelfkastijding en overdaad, 

vrijgevigheid tussen gierigheid en verkwisting. Het evenwicht tussen de uitersten 

moet voor elke deugd apart worden gevonden, afhankelijk van de situatie, persoon 

en omstandigheden. Dit maakt zijn benadering praktischer voor de ontwikkeling 

van iemands karakter: je kunt werken aan een bepaalde deugd, ook als je de andere 

(nog) niet volledig beheerst. Tegelijkertijd benadrukte hij dat praktische wijsheid 

onmisbaar is voor élke deugd — zonder wijsheid kunnen zelfs goede intenties 

misgaan. 

De synthese: twee kanten van dezelfde munt 
Deze twee visies lijken tegenstrijdig, maar zijn dat niet. Ze belichten verschillende 

aspecten van dezelfde waarheid: 

In theorie (het Stoïcijnse perspectief) zijn de deugden onlosmakelijk verbonden. 

Perfecte moed vereist perfecte wijsheid, matigheid en rechtvaardigheid. In dit 

ideaal is er geen spanning tussen de deugden — ze vloeien natuurlijk uit elkaar 

voort. 

In de praktijk (het Aristotelische perspectief) ontwikkelen we deugden stapsgewijs 

en ongelijkmatig. We zijn geen perfecte wijzen, maar mensen in ontwikkeling. We 

kunnen beter zijn in moed dan in matigheid, sterker in rechtvaardigheid dan in 

geduld. Juist daarom is gefocuste oefening nodig. 

Voor leiders betekent dit: streef naar de Stoïcijnse eenheid, maar ontwikkel die 

eenheid via de Aristotelische methode. Begrijp dat deugden elkaar versterken en 

veronderstellen, maar oefen ze ook afzonderlijk. En accepteer dat je onderweg bent. 

Volmaaktheid is geen vereiste om vandaag deugdzamer te handelen dan gisteren. 

Harmonie: hoe deugden elkaar versterken 
Hoewel je deugden apart kunt oefenen, ontvouwen ze hun volle potentieel pas in 

samenhang. Plato gebruikte een organische metafoor: zoals een gezond lichaam 

het harmonische functioneren van alle organen vereist, zo vereist een deugdzaam 

karakter dat alle deugden elkaar ondersteunen en in evenwicht houden. In de 

32



Republiek (IV, 435e-441d) beschreef hij hoe de verschillende delen van de ziel elk 

een corresponderende deugd hebben: het rationele deel (nous) correspondeert met 

wijsheid, het strijdlustige deel (thumos) met moed, het begerende deel (epithumia) 

met matigheid. Rechtvaardigheid is volgens Plato geen apart deel van de ziel, maar 

de harmonische staat waarin de drie delen (rationeel, strijdlustig, begerend) elk 

hun juiste functie vervullen. Het is de overkoepelende deugd die de andere ordent. 

Wijsheid geeft richting 
Zonder wijsheid verliezen de andere deugden hun kompas: 

• Moed zonder wijsheid wordt roekeloosheid. Iemand die dapper maar 

onverstandig is, stort zich in nodeloze gevaren of verdedigt verkeerde principes 

met grote overtuiging. 

• Matigheid zonder wijsheid wordt rigiditeit of ascetisme. Zonder begrip van wat 

werkelijk waardevol is, ontstaat een krampachtig vasthouden aan zelfbeperking 

omwille van de beperking zelf. 

• Rechtvaardigheid zonder wijsheid wordt blinde regeltoepassing. Wat formeel 

juist lijkt, kan materieel onrechtvaardig zijn, zoals Aristoteles’ principe van 

billijkheid (epieikeia) ons leert. 

Plato stelde daarom dat wijsheid de leidende deugd is: zij verlicht het pad zodat 

moed, matigheid en rechtvaardigheid in de juiste vorm en verhouding kunnen 

gedijen (Republiek IV, 427e–435c). 

Moed maakt ethiek handelbaar 
Wijsheid alleen is niet genoeg. Je moet ook de kracht hebben om ernaar te kunnen 

handelen: 

• Rechtvaardigheid zonder moed blijft een abstract ideaal. Je weet dan wel wat 

juist is, maar durft er niet naar te handelen wanneer dit persoonlijke kosten 

met zich meebrengt of machtige belangen uitdaagt. 

• Wijsheid zonder moed wordt academisch. Je begrijpt complexe ethische 

vraagstukken, maar aarzelt wanneer beslissingen moeten worden genomen. 

• Matigheid zonder moed wordt vermijding. Je beperkt jezelf niet uit innerlijke 

kracht, maar uit angst — angst voor falen, afwijzing of confrontatie. 

33



Moed is de deugd die ethiek van theorie naar praktijk brengt. Cicero schreef:  

“Er is geen deugd zo bewonderenswaardig als moed, geen deugd waar mensen zo 

naar verlangen, geen deugd die zo noodzakelijk is voor het behoud van de 

gemeenschap” (De Officiis I.65). 

Matigheid schept ruimte 
Zonder zelfbeheersing worden zelfs de beste intenties ondermijnd: 

• Moed zonder matigheid wordt overmoed. Je neemt onnodige risico’s, 

onderschat gevaren of overschat je eigen capaciteiten. 

• Rechtvaardigheid zonder matigheid wordt eigengerechtigheid. Je verdedigt 

goede principes, maar met zoveel felheid dat je mensen afstoot in plaats van 

overtuigt. 

• Wijsheid zonder matigheid wordt arrogantie. Je intellectuele scherpte verleidt je 

tot hoogmoed. Je denkt alles te begrijpen en luistert niet meer naar anderen. 

Matigheid tempert excessen, schept innerlijke rust en maakt ruimte voor helder 

oordeel. Het is de deugd die duurzaamheid mogelijk maakt. Zonder matigheid 

leiden zelfs nobele ambities tot uitputting. 

Rechtvaardigheid verbindt met anderen 
Alle voorgaande deugden kunnen nog steeds egocentrisch blijven — gericht op 

persoonlijke excellentie. Rechtvaardigheid doorbreekt dit: 

• Wijsheid zonder rechtvaardigheid kan worden gebruikt voor eigenbelang. 

Slimheid ten dienste van manipulatie. 

• Moed zonder rechtvaardigheid wordt gevaarlijk. De geschiedenis kent legio 

voorbeelden van hoe moed zonder moreel kompas rampzalig kan uitpakken. 

• Matigheid zonder rechtvaardigheid kan narcistisch blijven. Je beheerst jezelf 

perfect, maar alleen voor je eigen innerlijke rust, niet uit zorg voor anderen. 

Rechtvaardigheid herinnert ons eraan dat we geen geïsoleerde individuen zijn, 

maar leden van gemeenschappen met wederzijdse verplichtingen. Het is de deugd 

die persoonlijke excellentie verbindt met collectief welzijn. 

34



Conflict: wanneer deugden lijken te botsen 
De harmonieuze samenhang tussen deugden is een ideaal, maar in de praktijk 

lijken ze regelmatig met elkaar te botsen. Juist op die momenten wordt praktische 

wijsheid essentieel. Drie voorbeelden uit de praktijk illustreren dit. 

Moed versus matigheid: wanneer handelen, wanneer wachten? 
Een organisatie wordt geconfronteerd met een ethisch probleem. Denk aan een 

productdefect dat letselschade kan veroorzaken of ernstige misstanden in de 

productieketen. Moed vraagt om onmiddellijke actie: stop de productie, stop de 

samenwerking, neem verantwoordelijkheid. Maar matigheid waarschuwt voor 

overhaaste reacties: verzamel eerst alle feiten, begrijp de context, voorkom paniek 

die mogelijk grotere schade aanricht dan het probleem zelf. 

Welke deugd moet prevaleren? De klassieke filosoof zou zeggen: het hangt ervan af. 

Als er direct gevaar voor mensen is, eist moed prioriteit; handelen is moreel 

geboden, zelfs met onvolledige informatie. Maar als het risico beheersbaar is en de 

situatie onduidelijk, vraagt matigheid om behoedzaamheid. Overhaast handelen 

kan juist onrechtvaardig zijn tegenover mensen die beschuldigd worden zonder 

grondig onderzoek. 

Rechtvaardigheid versus matigheid: beloften versus zelfbehoud 
Een leider heeft aan het team toegezegd een ambitieus project af te ronden, maar 

halverwege blijkt dat de werkdruk tot medische klachten en burn-outs leidt. 

Rechtvaardigheid vraagt nakoming van beloften en loyaliteit aan stakeholders, 

maar matigheid waarschuwt tegen een ongeremde ambitie die mensen uitput. 

Hier lijkt opnieuw sprake van een botsing tussen deugden, maar als we verder 

kijken, is er vaak een dieper conflict: een eerdere beslissing was gebaseerd op 

gebrek aan wijsheid (verkeerde inschatting van de haalbaarheid) of op gebrek aan 

moed (geen realistisch tijdpad durven geven, niemand willen teleurstellen). Het 

ogenschijnlijke conflict tussen beide deugden is dus vaak het gevolg van eerder 

falen. 

35



Toch blijft de vraag: Wat nu? Praktisch wijze leiders zien dat ware rechtvaardigheid 

niet ligt in het blind nakomen van een eerdere belofte, maar in het dienen van het 

diepere goed: gezonde mensen én een betrouwbare organisatie. 

Wijsheid versus moed: wanneer is uitstel lafheid? 
Een CEO ziet dat de organisatiestrategie niet werkt, maar de Raad van Bestuur is 

enthousiast. Wijsheid zegt: verzamel meer bewijs, bouw een sterk argument, kies 

het juiste moment. Maar moed fluistert: spreek nu, voordat meer schade wordt 

aangericht en mensen onnodig slachtoffer worden. 

Is geduldig wachten hier wijsheid of lafheid vermomd als voorzichtigheid? Is 

directe confrontatie moedig of juist roekeloos? Aristoteles zou vragen: Wat is je 

motief? Als je wacht uit angst voor conflict, is het inderdaad lafheid, maar als je 

wacht om effectiever te kunnen zijn, is het wijsheid. Maar hoe weet je het verschil? 

Hier biedt de cruciale Stoïcijnse praktijk van zelfreflectie uitkomst: Waar heb ik 

vandaag geaarzeld uit angst in plaats van uit oordeelsvermogen? Eerlijk antwoord 

op deze vraag vereist wijsheid én moed. Ze zijn onlosmakelijk met elkaar 

verbonden. 

De verbindende rol van phronesis 
Wanneer deugden lijken te botsen, is het praktische wijsheid die helpt bepalen 

welke deugd prioriteit heeft, hoe principes contextueel worden toegepast en wat 

een specifieke situatie vraagt. 

In hoofdstuk 7 verdiepen we phronesis als de leidende deugd die alle andere 

deugden integreert. Voor nu is het voldoende te begrijpen dat praktische wijsheid 

de spanning tussen deugden kan oplossen door contextgevoelig te oordelen. 

Praktische implicaties voor leiders 
Nu we hebben gezien dat deugden elkaar versterken maar ook kunnen botsen, is de 

vraag wat dit betekent voor de dagelijkse praktijk van leiders. 

36



Integratie in besluitvorming en leiderschap 
Effectieve leiders handelen niet vanuit geïsoleerde deugden, maar integreren ze in 

elke beslissing en interactie. Wijsheid leidt, na zorgvuldige beraadslaging, tot 

verstandige keuzes, moed geeft de kracht om moeilijke maar noodzakelijke stappen 

te zetten, matigheid voorkomt dat je wordt meegevoerd door excessieve risico’s of 

zelfgenoegzaamheid, en rechtvaardigheid zorgt voor eerlijke behandeling, met het 

oog op het gemeenschappelijk goed. En het is praktische wijsheid die de deugden 

integreert en ervoor zorgt dat ze contextgevoelig worden toegepast. 

Holistische zelfcultivering via gefocuste oefening 
De klassieke benadering laat zien dat fragmentarische zelfverbetering — focussen 

op slechts één aspect ten koste van andere — niet duurzaam is. Ware ontwikkeling 

vereist aandacht voor alle dimensies van karakter. 

Maar dit betekent niet dat je alles tegelijk moet oefenen. Integendeel: begin met één 

deugd, oefen die, maar blijf bewust van hoe deze zich verhoudt tot de andere. Zoek 

wijsheid door studie, dialoog en reflectie, ontwikkel moed door uitdagingen aan te 

gaan, train matigheid door zelfbeheersing, beoefen rechtvaardigheid in interacties 

en je relaties met anderen, en verdiep phronesis door ervaring en een aandachtig 

leven. Zo groeit je niet alleen als professional, maar ook als mens. 

Contextuele flexibiliteit: niet “alles altijd”, maar “wat past hier?”  
Omdat de deugden elkaar ondersteunen en in evenwicht houden, kunnen praktisch 

wijze leiders gepast reageren, ongeacht de context. In de ene situatie kan moed 

voorop staan, in een andere matigheid. Een crisis vraagt andere deugden dan een 

periode van rust. Conflict vraagt andere deugden dan harmonie.  

Consistentie over domeinen: karakter is geïntegreerd 
De klassieke visie benadrukt dat deugd niet domeinspecifiek is. Je kunt niet echt 

rechtvaardig zijn in je professionele leven en tegelijkertijd onrechtvaardig in je 

persoonlijke relaties. Je kunt niet moedig zijn op het werk, maar laf thuis. Karakter 

is een geïntegreerd geheel dat zich manifesteert in alle domeinen van het leven. 

37



Dit is zowel confronterend als bevrijdend. Confronterend omdat je niet kunt 

compartimentaliseren (“Op kantoor ben ik anders dan thuis”), bevrijdend omdat 

karakterontwikkeling in één domein doorwerkt in alle andere. 

Levenslange ontwikkeling: geen eindpunt 
De spanning tussen het Stoïcijnse ideaal (perfecte eenheid) en de Aristotelische 

realiteit (geleidelijke groei) herinnert ons dat karakterontwikkeling geen eindpunt 

heeft. Je hebt de deugden nooit definitief, Ze zijn nooit ‘af’, maar oefent ze elke dag 

opnieuw, met vallen en opstaan. 

Dit vraagt nederigheid. Zoals Socrates erkende dat hij slechts wist dat hij niets wist, 

zo erkennen wijze leiders dat ze nooit af zijn. Deze houding van intellectuele en 

morele nederigheid, gecombineerd met een onvermoeibare zoektocht naar 

verbetering, kenmerkt ware deugdzaamheid. 

Fatsoen als integriteit 
De klassieke deugden — wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid — vinden 

hun verbindende kracht in fatsoen, dat we kunnen opvatten als integriteit in actie. 

Deze integriteit zorgt ervoor dat deugden niet losse idealen blijven, maar een 

geïntegreerde praktijk worden. Fatsoenlijk handelen betekent dat leiders niet alleen 

afzonderlijke deugden belichamen, maar deze ook consistent en proportioneel 

toepassen in hun dagelijkse beslissingen en interacties. Dit omvat: 

• Oprechte zorg: Handelingen die voortkomen uit een diepe betrokkenheid bij het 

welzijn van anderen (wijsheid en rechtvaardigheid). 

• Verantwoordelijkheid: Het nemen van eigen verantwoordelijkheid voor 

beslissingen en hun gevolgen, ook als dit persoonlijke offers vraagt (moed en 

rechtvaardigheid). 

• Proportionaliteit: Het handhaven van een evenwicht tussen uitersten, zoals 

prestatiedruk en welzijn, of individuele belangen en collectieve doelen 

(matigheid en wijsheid). 

Fatsoen fungeert zo als een moreel kompas dat de klassieke deugden integreert en 

richting geeft aan phronesis. Het is de deugd die zorgt voor consistentie tussen 

waarden, woorden en daden, en die leiders in staat stelt niet alleen ethisch te 

38



oordelen, maar ook om dit oordeel geloofwaardig en effectief uit te dragen. In die 

zin is fatsoen de praktische uitdrukking van de Stoïcijnse eenheidsthese: alle 

deugden zijn onderling verbonden en vinden hun volmaakte vorm in een leven dat 

in harmonie is met de rede en de gemeenschap. 

Eenheid in spanning: een voortdurende oefening 
Deugden leven niet op zichzelf. Ze versterken elkaar wanneer ze in harmonie zijn, 

maar botsen soms wanneer het leven ons voor ingewikkelde keuzes stelt. Juist in 

dat spanningsveld groeit praktische wijsheid — de stille kunst om te weten wat op 

elk moment juist is. 

Wie leiding geeft, herkent die spanning maar al te goed. Niemand belichaamt alle 

deugden even sterk, en dat is ook niet nodig. Het gaat niet om perfectie, maar om 

het vinden van de juiste samenklank. Door bewust te handelen, te oefenen, te falen 

en opnieuw te proberen, vormt zich karakter, en daarmee wijsheid. 

Dat inzicht is niet nieuw. De oude denkers wisten het al: ethiek is geen rekensom, 

maar een kunstvorm. Ze vraagt om oefening, om reflectie, en om een leven dat 

steeds opnieuw de richting naar het goede zoekt. 

In de praktijk: kernpunten voor leiders 

• Deugden versterken elkaar: Wijsheid geeft richting, moed brengt actie, 

matigheid schept ruimte, rechtvaardigheid verbindt met anderen. Werk aan alle 

dimensies van karakter. 

• Schijnbare conflicten wijzen op dieper falen: Wanneer deugden botsen, ligt daar 

vaak een eerder gebrek aan wijsheid of moed aan ten grondslag. Onderzoek: Wat 

heb ik eerder gemist? 

• Contextuele flexibiliteit: Elke situatie vraagt een andere deugd op de voorgrond. 

In crisis moed, in rust contemplatie, in conflict rechtvaardigheid. Leer lezen wat 

het moment vraagt. 

• Karakter is geïntegreerd: Je kunt niet rechtvaardig zijn op je werk, maar 

onrechtvaardig in de privésfeer. Deugd manifesteert zich in alle 

levensdomeinen. Consistentie is een noodzaak. 

39



• Groei is gradueel en levenslang: Streef naar het Stoïcijnse ideaal (de perfecte 

eenheid van deugden), maar ontwikkel via de Aristotelische methode (gefocuste 

oefeningen per deugd). Geduld met jezelf is onderdeel van wijsheid. 

Oefeningen 

• Herstel balans in microformaat: Neem 30 seconden om te bepalen welke deugd 

dit moment vraagt. 

• Scenario: Marketing wil snel lanceren (moed), Finance wil meer zekerheid 

(wijsheid), en medewerkers voelen zich niet gehoord (rechtvaardigheid). Hoe 

verbind je alle drie wanneer een besluit niet kan wachten? 

• Teamvraag: Welke deugd moet hier op de voorgrond staan en waarom? 

40



7. Phronesis: praktische wijsheid als 
leidende deugd 

In hoofdstuk 2 hebben we phronesis geïntroduceerd als praktische wijsheid — als 

het vermogen om in concrete situaties te oordelen. In hoofdstuk 6 zagen we hoe 

phronesis spanning tussen deugden kan overbruggen. In dit hoofdstuk verdiepen 

we phronesis als de leidende deugd die alle andere deugden mogelijk maakt en 

integreert. 

Hoewel volgens Aristoteles sophia (theoretische wijsheid) de hoogste vorm van 

excellentie (EN VI.7, 1141a) was, zag hij phronesis als de leidende praktische deugd 

die de andere deugden mogelijk maakt en in evenwicht houdt, en die onmisbaar is 

voor elk ethisch handelen: 

“Verder is het duidelijk dat praktisch inzicht en deugd noodzakelijke voorwaarden 

zijn voor de juistheid van de weloverwogen keuze. Deugd bepaalt namelijk het doel 

dat we ons stellen en praktisch inzicht maakt dat we doen wat nodig is om dat doel 

te bereiken.” (EN VI.13, 1145a) 

Phronesis als verbindende kracht 
Waar sophia zich richt op theoretische wijsheid — op eeuwige waarheden en eerste 

principes — gaat phronesis over het praktische: Hoe realiseer ik het goede in deze 

specifieke situatie? Het is de wijsheid in het moment — de vraag wat moet worden 

gedaan hier en nu, gegeven deze mensen, deze omstandigheden, deze waarden die 

op het spel staan. 

Deze integrerende functie maakt phronesis anders dan de vier kardinale deugden. 

Waar wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid elk een aspect van goed 

karakter vertegenwoordigen, is phronesis de capaciteit die bepaalt hoe deze 

deugden zich in concrete situaties manifesteren. Het is het oordeel dat ziet: 

• Welke deugd heeft in deze situatie prioriteit? 

41



• Hoe pas ik principes toe zonder rigide te worden? 

• Wat vraagt dit moment van mij? 

Een moderne uitdrukking van deze integrerende functie van phronesis vinden we in 

het begrip fatsoen, zoals Cicero het beschreef in De Officiis. Fatsoen is niet alleen 

een morele norm, maar ook een praktische tool voor leiders. Het verbindt de vier 

kardinale deugden — wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid — en zorgt 

ervoor dat ze geen losse idealen blijven, maar een geïntegreerde praktijk worden. 

Om fatsoenlijk te kunnen handelen is het immers nodig om te kunnen bepalen wat 

in een specifieke context gepast is met oog voor de situatie en de waardigheid van 

alle betrokkenen. Zo is fatsoen de praktische vertaling van phronesis in moderne 

organisaties, waar leiders niet alleen moeten weten wat goed is, maar ook hoe ze dit 

kunnen toepassen in complexe, ambigue situaties. 

Phronesis in actie: wanneer de middenweg onduidelijk is 
Phronesis komt vooral tot uiting wanneer de gulden middenweg onduidelijk is, 

zoals bij het vraagstuk van organisatietransparantie. 

Te weinig transparantie leidt tot wantrouwen: medewerkers die niet weten waarom 

beslissingen worden genomen, voelen zich buitengesloten en misschien wel 

gemanipuleerd. Gebrek aan openheid creëert ruimte voor geruchten, gekonkel en 

cynisme. Maar ook te veel transparantie kan schaden. Als alle interne overwegingen 

direct openbaar worden gemaakt, kunnen mensen voortijdig reageren op halve of 

nog niet genomen beslissingen. Leiders durven geen kwetsbare vragen meer te 

stellen uit angst verkeerd begrepen te worden. Bovendien vragen sommige zaken 

nu eenmaal om discretie, zoals het functioneren van mensen. 

Waar ligt dan de gulden middenweg? 

Dat hangt af van de context — van de cultuur van de organisatie, de fase van 

besluitvorming, de aard van de informatie, de maturiteit van het team. In een 

crisissituatie kunnen of moeten beslissingen sneller worden genomen, vaak met 

beperkte of zelfs zonder consultatie. In een volwassen organisatie met een sterke 

42



vertrouwensbasis is meer openheid mogelijk. Maar ook dan blijft soms discretie 

geboden. 

Bij dit soort afwegingen is praktische wijsheid onmisbaar. Het gaat niet om het 

vinden van een absoluut punt op de schaal van transparantie, maar om het 

vermogen te lezen wat deze situatie vraagt. Praktisch wijze leiders: 

• Kennen de principes (te weinig schaadt vertrouwen, te veel misschien ook); 

• Lezen de context (wat is de cultuur, wat zijn de risico’s); 

• Beraadslagen met anderen (wat zien zij dat ik mis?); 

• Reflecteren op eerdere ervaringen (wat leerde ik van vergelijkbare situaties?); 

• Kiezen met nederigheid (erkennend dat perfecte zekerheid ontbreekt). 

De gulden middenweg is geen statisch of absoluut punt, maar een dynamisch 

evenwicht dat voortdurend bijstelling vraagt. En juist die noodzaak tot doorlopend 

oordelen maakt leiderschap tot een vaardigheid die je alleen door oefening kan 

ontwikkelen, precies zoals Aristoteles betoogde (EN II.1, 1103a). 

Fatsoenlijke leiders vragen niet alleen wat rechtvaardig is (bijvoorbeeld eerlijke 

informatieverstrekking), maar ook: “Hoe kunnen we dit op een manier doen die 

respectvol is, psychologische veiligheid bevordert en ruimte laat voor dialoog?” 

(fatsoen). Dit is phronesis in actie: het vermogen om principes (rechtvaardigheid) 

te vertalen naar een contextuele, mensgerichte benadering (fatsoen). 

Een typisch voorbeeld zien we bij leiders die geconfronteerd worden met een 

ethisch dilemma, zoals het moeten kiezen tussen kortetermijnwinst (bijvoorbeeld 

het behalen van kwartaalcijfers) en langetermijnwelzijn (bijvoorbeeld het welzijn 

van medewerkers of de impact op het milieu). Praktisch wijze leiders wegen niet 

alleen af wat rechtvaardig is (bijvoorbeeld eerlijke beloning voor aandeelhouders), 

maar ook hoe dit fatsoenlijk kan worden gerealiseerd. Bijvoorbeeld door helder te 

communiceren over de afwegingen en ruimte te bieden voor dialoog met alle 

betrokkenen. Phronesis is zo niet alleen een kwestie van afwegen, maar ook van 

menselijke maat — een benadering die zowel ethisch als duurzaam is. 

43



Praktische oefeningen voor het verdiepen van phronesis 
Terwijl het eerdere hoofdstuk over wijsheid algemene oefeningen bood voor het 

cultiveren van phronesis, richten deze oefeningen zich specifiek op de integrerende 

functie — het vermogen om deugden in samenhang toe te passen. 

Contextreflectie — Vraag jezelf af of een bepaalde situatie normaal is of dat sprake 

is van een unieke situatie. Kan ik een regel toepassen of juist niet (of anders)? Deze 

oefening helpt je vat te krijgen op nuances en contextgevoeligheid, essentieel voor 

het maken van wijze keuzes in complexe omstandigheden. 

Narratieve reflectie — Plaats beslissingen in een groter verhaal: Wat voor leider wil 

ik zijn? Past een genomen besluit in dit verhaal? Past het in mijn 

karakterontwikkeling? Deze reflectie verbindt concrete keuzes met je diepere 

identiteit en richting, waardoor je je zelfinzicht en betekenisgeving vergroot. 

Dilemmadialogen — Bespreek morele dilemma’s vooraf en achteraf met peers of 

een coach. Gebruik echte cases, geen hypothetische voorbeelden. Het bespreken van 

concrete morele keuzes vergroot herkenning, morele sensitiviteit en helpt je 

morele intuïtie en ervaringswijsheid te ontwikkelen. 

Phronesis: de kunst van het leven 
De klassieke filosofen beschouwden phronesis als de hoogste praktische deugd 

omdat het alle andere deugden samenbrengt en richting geeft. Het is de kunst van 

het goed leven — niet in de zin van een comfortabel leven, maar een leven waarin je 

op het juiste moment het juiste doet, op de juiste manier, om de juiste redenen. 

Voor hedendaagse leiders blijft dit ideaal even relevant als 2.500 jaar geleden. In 

een wereld van toenemende complexiteit, morele ambiguïteit en snelle verandering 

is praktische wijsheid een noodzaak. Het is het verschil tussen leiders die handelen 

naar een script en leiders die werkelijk kunnen oordelen. Het is het verschil tussen 

volgen en leiden. Pas wanneer alle deugden worden verlicht door praktische 

wijsheid, wordt ethisch leiderschap werkelijkheid. 

44



In moderne organisaties streeft fatsoenlijk leiderschap naar waardigheid, inclusie 

en integriteit. Dit vraagt van leiders om in elke situatie te bepalen wat gepast is, met 

respect voor de context en de mensen die eraan deelnemen. Daarmee is phronesis 

niet alleen een individuele vaardigheid, maar tevens een collectieve praktijk die 

organisaties in staat stelt om ethisch en duurzaam te floreren. In die zin is fatsoen 

de praktische belichaming van phronesis — de deugd die zorgt dat wijsheid, moed, 

matigheid en rechtvaardigheid geen losse idealen blijven, maar een levende, 

geïntegreerde praktijk worden. 

In de praktijk: kernpunten voor leiders 

• Phronesis integreert alle deugden: Praktische wijsheid is het vermogen om in 

concrete situaties te bepalen welke deugd op de voorgrond moet staan. Ze geeft 

richting aan moed, begrenst matigheid en weegt rechtvaardigheid af tegen 

context. Zonder phronesis blijven deugden abstract; met phronesis worden ze 

handelingskracht. 

• De gulden middenweg is geen formule: Juist handelen is niet het resultaat van 

een berekening, maar van het vermogen om het juiste te ‘zien’. Dat zicht 

ontstaat door herhaalde ervaring, door vallen en opstaan, en door te leren van 

situaties die moreel ambigu zijn. 

• Vier bewegingen van phronesis: Train jezelf in perceptie (zien wat voor situatie 

het is), beraadslaging (meerdere opties doordenken), hiërarchie (waarden 

ordenen naar belang) en nederigheid (onzekerheid erkennen en toch handelen). 

Deze vier stappen vormen het innerlijk kompas van praktisch oordeel. 

• Contextreflectie als dagelijkse praktijk: Vraag jezelf steeds af of een situatie 

standaard of juist uniek is. Kun je handelen volgens een regel of vraagt dit 

moment om een uitzondering? Het is deze continue fijngevoeligheid die 

onderscheid maakt tussen technische deskundigheid en praktische wijsheid. 

• Phronesis groeit door gemeenschap: Praktische wijsheid ontwikkel je niet 

alleen, maar in dialoog. Voer dilemmadialogen, zoek bewust perspectieven op 

die van jou verschillen en laat je oordeel scherpen. Collectieve reflectie 

voorkomt individuele blinde vlekken. 

Oefeningen 

• Oefen het ‘zien’ van het midden: Neem 30 seconden om de kern van een situatie 

in één zin te benoemen. 
45



• Scenario: Belangen, principes en emoties lopen door elkaar terwijl een cruciale 

beslissing wacht. Wat doe je om toch tot een wijs oordeel te komen? 

• Teamvraag: Welke elementen moeten we samen wegen om tot een praktisch 

wijs besluit te komen? 

46



8. De grenzen van klassieke 
deugdenethiek in een moderne context 

Nu we de vier kardinale deugden en de rol van praktische wijsheid hebben verkend, 

is het goed om ook hun beperkingen te (v)erkennen. Want ondanks de tijdloze 

inzichten die de Grieks-Romeinse ethiek ons biedt, staan we voor uitdagingen die 

ook Plato, Aristoteles en de Stoïcijnen in al hun wijsheid niet hebben kunnen 

voorzien. 

Systemische complexiteit en onvoorziene gevolgen 
Moderne organisaties opereren in complexe, geglobaliseerde netwerken, waarin 

beslissingen ver buiten het directe gezichtsveld doorwerken. Een inkoopbesluit in 

Nederland kan arbeidsomstandigheden in Bangladesh beïnvloeden; een 

productontwerp kan ecologische effecten hebben over generaties. Ook deugdzame 

leiders kunnen onbedoeld bijdragen aan onrechtvaardige systemen wanneer de 

structuren waarin ze opereren fundamenteel problematisch zijn.  

De Grieks-Romeinse deugdenethiek stelt de vraag “Welk persoon wil ik zijn?” 

centraal, maar biedt slechts beperkte handvatten voor onze systemische 

vraagstukken. Moderne ethiek vraagt daarom ook: Welke systemen en structuren 

zijn rechtvaardig? Dit vereist aanvullend denken over institutioneel ontwerp, 

collectieve verantwoordelijkheid en systemische analyse — domeinen waar de 

klassieke filosofen minder te zeggen hebben. 

En toch biedt de klassieke traditie meer dan we op het eerste gezicht zouden 

denken. De klassieke filosofen richtten zich weliswaar primair op individueel 

karakter — de deugdzame burger, de wijze filosoof, de rechtvaardige staatsman — 

maar organisaties zijn meer dan verzamelingen individuen. Ze zijn systemen met 

eigen culturen, structuren en dynamieken die gedrag vormen en beperken. Een 

organisatie kan bestaan uit vele deugdzame mensen en toch ondeugdzame 

uitkomsten produceren. Denk aan de financiële crisis van 2008: individuele 

47



bankiers waren vaak niet inherent onethisch, maar het systeem van prikkels, 

risicomodellen en groepsdenken leidde tot collectief roekeloos gedrag. Dit roept de 

vraag op wat het voor een organisatie betekent om als geheel deugdzaam te zijn? 

Aristoteles biedt een aanknopingspunt. Hij beschreef de polis als een gemeenschap 

gericht op het goede leven, niet alleen in materiële zin maar ook, of misschien wel 

juist in menselijk floreren. Een goede polis creëert voorwaarden waarin burgers 

deugd kunnen cultiveren. 

Voor organisaties kan dit betekenen dat een deugdzame organisatie niet alleen 

deugdzaam gedrag van individuen verwacht, maar actief de voorwaarden schept 

waarin deugdzaamheid kan gedijen. Dit betekent concreet dat de structuren 

rechtvaardigheid faciliteren: niet alleen formeel eerlijke promotiecriteria en 

beloningssystemen, maar ook transparante besluitvorming waarin betrokkenen 

inzage hebben in de overwegingen. Niet omdat het wettelijk moet, maar omdat het 

moreel juist is. 

Dat de cultuur moed aanmoedigt: psychologische veiligheid is geen modewoord, 

maar een cultiveerbare omgeving waarin mensen ethische zorgen kunnen uiten 

zonder angst voor represailles. Denk aan structurele momenten waarin dilemma’s 

bespreekbaar worden gemaakt of aan leiders die openlijk erkennen: dat ze iets niet 

of niet zeker weten. 

Dat processen wijsheid bevorderen: tijd voor beraadslaging en reflectie wordt niet 

gezien als luxe maar als noodzaak. Geen impulsieve beslissingen onder druk, maar 

ruimte om diverse perspectieven te horen, scenario’s door te denken en afwegingen 

te expliciteren. Dit kan zo eenvoudig zijn de vraag “Wat ontgaat ons?” op te nemen 

als een vast agendapunt tijdens vergaderingen. 

En dat leiderschap matigheid modelleert: bescheiden gebruik van macht en 

privileges, geen excessieve zelfverrijking. Concrete voorbeelden: salarissen die in 

redelijke verhouding staan tot de rest van de organisatie, leiders die credits delen 

en fouten claimen, beslissingsbevoegdheid die wordt gedeeld in plaats van 

geconcentreerd. 

48



Plato’s idee van rechtvaardigheid als harmonie biedt een tweede perspectief. In een 

rechtvaardige staat vervult ieder deel zijn functie zonder de andere te domineren. 

Voor organisaties betekent dit dat verschillende rollen en afdelingen elkaar in 

evenwicht moeten zijn. Een organisatie waar alleen financiële targets tellen, is als 

een mens waar alleen het begerende deel van de ziel regeert: ongebalanceerd en 

ondeugdzaam. Een deugdzame organisatie integreert verschillende waarden in zijn 

besluitvorming en erkent dat kortetermijnwinst, innovatie, werknemerswelzijn en 

maatschappelijke impact samen moeten worden gewogen. 

Tot slot vereist een deugdzame organisatie wat we ‘institutionele phronesis’ 

zouden kunnen noemen: collectieve praktische wijsheid die voortkomt uit gedeelde 

ervaring, open dialoog en reflectieve praktijken. Dit betekent dat teams regelmatig 

stilstaan bij ethische dilemma’s, van elkaar leren, fouten kunnen bespreken zonder 

schuldvraag en geleidelijk een gedeeld begrip ontwikkelen van wat in hun context 

het goede is. Ook op organisatieniveau is deugd dus geen statische eigenschap, 

maar een voortdurende collectieve oefening. De vraag is niet “Zijn wij een 

deugdzame organisatie?”, maar “Worden wij dat, door de keuzes die we dagelijks 

maken?”  

Moreel pluralisme en botsende opvattingen over 
rechtvaardigheid 
De klassieke filosofen gingen uit van gedeelde opvattingen over het goede leven 

binnen een relatief homogene polis. Hedendaagse leiders moeten navigeren tussen 

interne en externe stakeholders met fundamenteel verschillende waarden: 

aandeelhouders die winst maximaliseren, werknemers die zekerheid zoeken, 

activisten die klimaatactie of inclusiviteit eisen, overheden met regelgeving. Wat is 

‘rechtvaardig’ als deze groepen verschillende definities hanteren? Aristoteles’ 

focus op gemeenschappelijk goed wordt complex als er geen consensus is over wat 

dat goed inhoudt. Phronesis helpt om contextgevoelig te oordelen, maar biedt geen 

procedure om tussen radicaal verschillende waardestelsels te bemiddelen. 

49



Algoritmische besluitvorming en technologie 
Klassieke deugdenethiek gaat uit van menselijke oordeelsvorming en karakter. 

Steeds meer beslissingen worden echter gedelegeerd aan algoritmen, zoals wie een 

lening krijgt of wordt uitgenodigd voor sollicitatiegesprek. Hoe cultiveer je 

rechtvaardigheid of wijsheid in de algoritmes die deze beslissingen voor ons 

nemen? 

Hier lopen de klassieke deugden tegen hun grenzen aan en hebben we aanvullende 

kaders nodig voor algoritmische transparantie, accountability en het opsporen van 

vooroordelen (‘biases’). De vraag verschuift van “Wat voor persoon wil ik zijn?” 

naar “Wat voor systemen willen we ontwerpen?” 

Veerkracht versus structurele verandering 
De Stoïcijnse nadruk op innerlijke veerkracht en acceptatie van wat buiten onze 

controle ligt, kan worden misbruikt om structurele problemen te negeren. Als 

werknemers burn-out ervaren door een toxische werkcultuur, zoeken we de 

oplossing dan bij het individu of in de cultuur van de organisatie? Het gevaar is dat 

deugdenethiek de verantwoordelijkheid bij het individu legt. Cultiveer matigheid, 

oefen mentale veerkracht, doe een cursus mindfulness. Maar vaak ligt de oorzaak 

niet bij het individu, maar in onrechtvaardige organisatiestructuren. Leiders die 

uitsluitend Stoïcijnse zelfbeheersing prediken, zonder de onderliggende externe 

oorzaken aan te pakken, missen een cruciaal aspect van rechtvaardigheid. 

De noodzaak van complementaire perspectieven 
Om deze uitdagingen het hoofd te bieden, moeten leiders hun ethische 

gereedschapskist uitbreiden. Vier complementaire perspectieven zijn hierbij 

essentieel: 

• Systeemdenken om structurele patronen te zien; 

• Ethisch pluralisme om met waardendiversiteit om te gaan; 

• Technologie-ethiek voor algoritmische vraagstukken;  

• Kritische analyse van macht om ongelijkheid te adresseren. 

50



De klassieke Grieks-Romeinse deugden bieden een fundament voor individuele 

karakterontwikkeling en interpersoonlijke relaties, maar voor onze complexe, 

geglobaliseerde, technologische wereld hebben we ook andere benaderingen nodig. 

Het is de combinatie van karakter én systeem, deugd én structuur die effectief 

ethisch leiderschap mogelijk maakt. 

In de praktijk: kernpunten voor leiders 

• Herken systemische complexiteit: Een deugdzaam individu kan onbedoeld 

bijdragen aan onrechtvaardige systemen simpelweg doordat die systemen 

sterker zijn dan persoonlijke intenties. Zie het grotere geheel waarin je 

functioneert en onderzoek welke structuren onder jouw handelen liggen. Vraag: 

ligt de oorzaak bij het individu of bij het systeem? Vaak is het antwoord: beide. 

• Van individueel naar institutioneel: Deugdzaamheid blijft fragiel wanneer 

organisatiestructuren haar niet ondersteunen. Ontwerp processen, een cultuur 

en besluitvormingsmechanismen die rechtvaardigheid faciliteren, moed 

beschermen en wijsheid aanmoedigen — niet ondermijnen. 

• Navigeer moreel pluralisme: Moderne organisaties hebben te maken met 

stakeholders met fundamenteel verschillende waarden en culturele kaders. In 

plaats van die pluraliteit te onderdrukken, maak je er bewust ruimte voor. 

Phronesis helpt contextueel oordelen, maar dialoog creëert begrip tussen 

verschillende morele werelden. 

• Blijf kritisch op technologie: Algoritmes zijn efficiënt, maar missen moreel 

inzicht, ervaring en contextueel begrip. Laat technologie beslissingen 

ondersteunen, niet overnemen. Bepaal bewust wanneer menselijk oordeel 

onmisbaar is en waar automatisering het risico op morele erosie vergroot. 

• Onderscheid veerkracht van systeemverandering: Innerlijke Stoïcijnse kracht is 

waardevol, maar mag geen excuus worden om structurele problemen te 

negeren. Analyseer of een probleem bij individuen ligt of in het systeem, en 

handel op het juiste niveau. 

Oefeningen 

• Scan het systeem: Neem 30 seconden en stel jezelf drie vragen: (1) Wie wordt 

beloond door dit systeem? (2) Welk gedrag wordt aangemoedigd? (3) Welk 

patroon zie ik terugkeren? 

51



• Scenario: Het team functioneert goed, maar KPI’s belonen ongewenst gedrag. 

Wat doe je wanneer het systeem sterker is dan individuele deugden? 

• Teamvraag: Welke structurele aanpassingen ondersteunen deugdzaam gedrag? 

52



9. Deugdenethiek in relatie tot 
moderne ethische filosofie 

Tot nu toe hebben we de klassieke deugdenethiek vanuit haar eigen perspectief 

bezien. Maar hoe verhoudt deze benadering zich tot twee dominante stromingen 

binnen de moderne ethische filosofie, consequentialisme en deontologie? 

Beide stromingen hebben sterke kanten en beperkingen. Het is waardevol om te 

begrijpen hoe de klassieke deugdenethiek zich verhoudt tot deze alternatieven. 

Consequentialisme: de ethiek van uitkomsten 
Consequentialisme, waarvan utilitarisme de bekendste vorm is, stelt dat de 

moraliteit van een handeling wordt bepaald door de gevolgen. De Britse filosoof 

Jeremy Bentham (1748-1832) formuleerde het principe dat het grootste geluk voor 

het grootste aantal de maatstaf is voor goed en kwaad. Een handeling is goed als 

deze het totale welzijn maximaliseert. 

Consequentialisme dwingt ons om de concrete effecten van ons handelen serieus te 

nemen. Leiders met de beste intenties die slechte uitkomsten veroorzaken, falen 

ethisch. Maar uitkomsten zijn vaak onzeker en onvoorzienbaar. Bovendien kan 

consequentialisme schrikbarende conclusies rechtvaardigen: als het folteren van 

één onschuldige negentienhonderdnegenennegentig andere levens redt, mag dat 

dan? De meeste mensen voelen intuïtief dat sommige handelingen verkeerd zijn, 

ongeacht de gevolgen. 

Deugdenethiek als respons 
Klassieke filosofen zouden zeggen dat consequentialisme de fundamentele vraag 

“Wat voor persoon wil ik zijn?” overslaat. Een handeling kan wel het totale geluk 

maximaliseren, maar dit vormt niet automatisch ook een deugdzaam karakter. 

Aristoteles benadrukte dat ethiek niet alleen gaat over wat we doen, maar over wie 

we worden (EN II.1, 1103a17–1103b1). Een leven dat uitsluitend gericht is op het 

53



maximaliseren van uitkomsten, kan snel een leven worden zonder integriteit, 

zonder innerlijke harmonie en uiteindelijk zonder eudaimonia. 

Deontologie: de ethiek van plicht 
Deontologie, geassocieerd met de Duitse Verlichtingsfilosoof Immanuel Kant 

(1724-1804), stelt dat morele juistheid niet afhangt van gevolgen maar van het 

volgen van universele plichten en principes. Volgens Kant moet je alleen handelen 

volgens een principe waarvan je zou willen dat het een universele wet wordt (de 

categorische imperatief). 

Deontologie beschermt fundamentele rechten en waardigheid. Het voorkomt dat 

het doel de middelen heiligt; je mag geen onschuldigen schaden, zelfs niet voor een 

goed doel. Maar starre regels kunnen leiden tot moeilijke situaties. Kant geloofde 

dat liegen altijd verkeerd is. Zelfs als een moordenaar vraagt waar je vriend zich 

verbergt, moet je volgens Kant de waarheid spreken, want de plicht om niet te 

liegen is absoluut. Voor de meeste mensen voelt dit te rigide: context doet ertoe, 

plichten kunnen conflicteren en soms is oordeelsvermogen nodig om te bepalen 

welke morele claim zwaarder weegt. 

Deugdenethiek als respons 
Aristoteles en de Stoïcijnen erkenden universele principes, maar benadrukten 

tegelijkertijd het belang van praktische wijsheid om deze in context toe te passen. 

Zo corrigeert redelijkheid een rigide wet wanneer de toepassing ervan tot een 

onrechtvaardige uitkomst zou leiden. Anders dan deontologie biedt de klassieke 

deugdenethiek een flexibel raamwerk, waarin principes ons gidsen en ruimte laten 

voor interpretatie. 

Complementariteit in plaats van competitie 
De drie ethische benaderingen hoeven niet als tegenstellingen te worden gezien. 

Integendeel, ze kunnen elkaar aanvullen. Een geïntegreerd ethisch perspectief 

combineert elementen van alle drie: 

• Karakter (klassieke deugdenethiek): Wie wil ik zijn? Welke deugden cultiveer ik? 

• Principes (deontologie): Welke fundamentele rechten en plichten respecteer ik? 

54



• Gevolgen (consequentialisme): Welke effecten heeft mijn handelen op het 

welzijn van anderen? 

Dit betekent voor leiders dat: 

• De klassieke deugdenethiek richting geeft aan wie je als leider wilt zijn: wijs, 

moedig, gematigd, rechtvaardig. Dit vormt je karakter en reputatie over de 

lange termijn; 

• Deontologische principes fundamentele waarden beschermen: eerlijkheid, 

respect voor personen, nakoming van contracten. Dit voorkomt dat 

pragmatisme ontaardt in opportunisme; 

• Consequentialistische afwegingen helpen de impact van beslissingen te 

beoordelen: welke keuze dient het welzijn van stakeholders het beste? 

In de praktijk zou leiders als volgt kunnen redeneren: 

• Ik wil een rechtvaardig persoon zijn (deugd); 

• Dit vereist dat ik beloften nakom (plicht); 

• Maar deze specifieke belofte schaadt mensen (gevolg); 

• Mijn praktische wijsheid zegt: heronderhandel eerlijk (integratie). 

Wat deugdenethiek toevoegt 
De klassieke deugdenethiek biedt iets wat beide andere benaderingen missen: een 

focus op langetermijnkaraktervorming. Consequentialisme en deontologie zeggen 

wat je moet doen in specifieke situaties. Deugdenethiek vraagt: Hoe kan ik iemand 

worden die consistent verstandige keuzes maakt? 

Voor leiders is dit cruciaal. Leiderschap is immers geen reeks geïsoleerde 

beslissingen, maar een levenslange praktijk. De vraag is niet alleen wat je nú moet 

doen, maar ook welke leider je wordt door de keuzes die je maakt. Deugdenethiek 

biedt een raamwerk voor deze diepere cultivering. Bovendien erkent deugdenethiek 

de rol van emoties, intuïties en ervaring — aspecten die consequentialisme en 

deontologie vaak als irrationeel of subjectief verwerpen. De klassieke filosofen 

begrepen dat een goed oordeel meer vereist dan logica alleen; het vraagt om een 

verfijnd karakter, gevormd door oefening, reflectie en gemeenschap. 

55



Zoals Aristoteles benadrukte, leren we ethisch te leven door te doen, niet door er 

alleen over ethiek te lezen. Dit pleit voor deugdenethiek omdat het niet alleen 

antwoorden geeft, maar een pad biedt — een levenswijze die leiders uitnodigt tot 

doorlopende groei, zelfreflectie en verfijning van oordeel. Dat is de blijvende kracht 

van de klassieke traditie. 

 In de praktijk: kernpunten voor leiders 

• Integreer complementaire perspectieven: Gebruik niet één ethisch raamwerk, 

maar combineer karakter (deugdenethiek), principes (deontologie) en gevolgen 

(consequentialisme). Vraag: Wie wil ik zijn? Welke plichten heb ik? Wat zijn de 

effecten? 

• Deugdenethiek biedt richting voor de lange termijn: Waar andere benaderingen 

zeggen wat je moet doen in specifieke situaties, vraagt deugdenethiek: Wie 

word je door je keuzes? Voor leiderschap op de lange termijn is dit cruciaal: 

karakter vormt de duurzame basis van vertrouwen. 

• Erken de rol van emoties en ervaring: Waar deontologie en consequentialisme 

vaak nadruk leggen op rationele afweging, erkent deugdenethiek dat moreel 

oordeel ook rust op intuïtie, ervaring en karakter. Goed oordelen vraagt een 

getraind aanvoelen, niet alleen scherp denken. 

• Voorkom ethisch fundamentalisme: Geen enkel systeem biedt alle antwoorden. 

Flexibiliteit is essentieel: gebruik wat werkt, wanneer het werkt, zonder te 

vervallen in relativisme. Morele volwassenheid betekent meerdere 

perspectieven tegelijk kunnen vasthouden. 

• Praktische synthese voor complexe dilemma’s: Doorloop vier vragen: (1) Wie 

wil ik zijn?, (2) Welke principes zijn heilig?, (3) Welke gevolgen dienen het 

welzijn?, en (4) Wat zegt mijn phronesis in deze unieke context? Dit voorkomt 

eenzijdige benadering. 

Oefeningen 

• Integreer perspectieven in 30 seconden: Vraag jezelf: Wat zou een deontoloog 

zeggen? Een consequentialist? Een deugdenethicus? 

• Scenario: Een besluit is legaal en effectief, maar voelt moreel twijfelachtig. Wat 

doe je? 

• Teamvraag: Welk perspectief ontbreekt in onze afweging en waarom? 

56



10. De transformatieve kracht van de 
klassieke deugden 

Hoewel de klassieke ethiek aanvulling vraagt in moderne contexten, biedt zij nog 

steeds een allesomvattende visie op menselijk floreren. De deugden zijn geen 

externe verplichtingen, maar de realisatie van onze diepste potentieel als rationele 

en sociale wezens. Maar wat betekent dit voor hedendaagse leiders en waarom blijft 

dit klassieke ideaal relevant? 

Eudaimonia: het doel van deugd 
Aristoteles begon Ethica Nicomachea met een fundamentele vraag: Wat is het 

hoogste goed voor de mens? Zijn antwoord was eudaimonia. Dit wordt doorgaans 

vertaald als ‘geluk’, maar eudaimonia gaat dieper. Het is geen vluchtige emotionele 

staat, maar een actief leven volgens deugd: 

“Geluk is een activiteit van de ziel in overeenstemming met volledige deugd.” (EN 

I.7, 1098a) 

Voor leiders betekent dit dat ware voldoening niet voortkomt uit externe successen, 

zoals rijkdom, status of macht, maar uit een deugdzaam leven. Deze radicale claim 

is vandaag de dag nog steeds relevant: in een cultuur die gefixeerd is op externe 

prestaties, herinnert de klassieke traditie ons eraan dat het om ons karakter gaat. 

De sociale dimensie 
De klassieke filosofen benadrukten dat de mens ten diepste een sociaal wezen is — 

een politiek dier (zoön politikon), zoals Aristoteles het verwoordde, dat alleen in 

gemeenschap kan floreren. Persoonlijke deugd kan dus niet los worden gezien van 

sociale verantwoordelijkheid. 

57



Cicero formuleerde dit als volgt: 

“We zijn niet geboren voor onszelf alleen; een deel van ons wordt geclaimd door 

ons land, een ander deel door onze ouders, een ander door onze vrienden.” (De 

Officiis I.22) 

Voor leiders betekent dit dat professionele excellentie niet alleen gaat over 

persoonlijk succes, maar ook over een ethische bijdrage aan de samenleving en het 

gemeenschappelijk goed. 

De universele relevantie 
De klassieke deugden zijn niet alleen historisch interessant, maar raken aan 

universele aspecten van de menselijke conditie. Vier tijdloze vragen illustreren dit: 

• Hoe moet ik leven? 

• Wat maakt een leven goed? 

• Wat ben ik anderen verschuldigd? 

• Hoe kan ik floreren als individu en burger? 

De vier kardinale deugden bieden geen eenvoudige antwoorden, maar een praktisch 

raamwerk voor levenslang onderzoek van deze vragen. Ze nodigen ons uit om niet 

alleen na te denken over wie we zijn, maar ook over wie we kunnen worden. 

Dat dit geen eenvoudige opgave is, spreekt voor zich. Het cultiveren van de 

klassieke deugden vraagt om constante vigilantie, het bewust monitoren van onze 

gedachten, verlangens en acties. Het vereist eerlijkheid met onszelf door onze 

tekortkomingen te erkennen zonder in zelfveroordeling te vervallen. Het vraagt om 

geduld, want karakterontwikkeling is nu eenmaal een proces van jaren, niet van 

dagen. Het vergt gemeenschap, het vinden van gelijkgestemden die dezelfde 

idealen nastreven. En het vraagt om nederigheid, het besef dat perfecte deugd 

misschien onbereikbaar is, maar dat de inspanning zelf waardevol is. 

Ondanks dit alles is de beloning groot. De klassieke filosofen beloofden dat het 

deugdzame leven het meest bevredigende leven is. Niet omdat het gemakkelijk is, 

maar omdat het ons in overeenstemming brengt met onze diepste natuur en 

58



hoogste potentieel. Aan het eind van zijn leven, uitgeput door jaren van oorlog, 

schreef Marcus Aurelius woorden die ons allemaal kunnen inspireren: 

“Het is een kenmerk van een volmaakt karakter iedere dag te leven alsof het de 

laatste was; zo’n karakter kent geen opwinding, geen lethargie, geen 

onoprechtheid.” (Meditaties VII.69) 

De vier kardinale deugden wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid, mits in 

goede banen geleid door praktische wijsheid, bieden een pad naar dit ideaal. Ze 

nodigen ons uit tot een leven van betekenis, integriteit en excellentie. Zoals 

Socrates leerde, is het niet-onderzochte leven het niet waard geleefd te worden. En 

zoals de gehele klassieke traditie laat zien, is het onderzochte leven — het leven 

van reflectie, deugd en geëngageerde praktijk — het meest waardige leven van 

allen. 

In de praktijk: kernpunten voor leiders 

• Eudaimonia als kompas: Ware voldoening komt niet van externe successen 

(rijkdom, status, macht), maar van een deugdzaam leven. Vraag jezelf: streef ik 

naar wat werkelijk goed is of naar wat indruk maakt? 

• Leiderschap als sociale praktijk: De mens is een sociaal wezen die alleen floreert 

in gemeenschap. Je professionele excellentie is onlosmakelijk verbonden met je 

bijdrage aan het gemeenschappelijk goed. 

• Universele vragen, persoonlijke antwoorden: De klassieken bieden geen 

pasklare oplossingen, maar een raamwerk voor het onderzoeken van 

fundamentele vragen. Hoe moet ik leven? Wat maakt een leven goed? Wat ben ik 

anderen verschuldigd? 

• Karakter vergt constante vigilantie: Deugden cultiveren vraagt eerlijkheid, 

geduld, gemeenschap en nederigheid. Perfectie is onbereikbaar, maar de 

inspanning is waardevol en karaktervormend. 

• Begin vandaag: Het onderzochte leven start niet morgen. Kies één deugd, één 

oefening, één moment van reflectie. De transformatieve kracht ligt niet in het 

kennen van de deugden, maar in het leven ernaar. 

Oefeningen 

• Oefen dagelijkse heroriëntatie: Adem 30 seconden bewust in en uit en vraag: 

Welke keuze van vandaag kan ik één stap deugdzamer maken? 
59



• Scenario: Wat doe je wanneer je organisatie succes boekt, maar je merkt dat dit 

succes ten koste gaat van waarden die voor jou essentieel zijn? 

• Teamvraag: Wat betekent ‘een goed leven leiden’ in onze organisatie en welke 

teamgewoontes ondersteunen dat? 

60



Slotwoord 

In een wereld waar kennis en informatie overvloedig zijn, maar echte wijsheid 

schaars is, waar moed vaak wordt verward met roekeloosheid, matigheid 

ondergesneeuwd raakt door consumentisme en rechtvaardigheid een voortdurende 

strijd blijft, bieden de klassieke deugden een betrouwbaar kompas. Ze herinneren 

ons eraan dat leiderschap niet gaat over macht of status, maar over karakter — en 

dat karakter iets is wat we elke dag kunnen cultiveren. 

Juist in onze complexe tijd blijkt de Grieks-Romeinse ethiek allesbehalve een 

museumstuk. 2.500 jaar na Plato en Aristoteles en 2.000 jaar na Marcus Aurelius 

zijn de vier kardinale deugden niet alleen relevant, maar springlevend. Voor leiders 

in elk veld bieden de klassieke deugden: 

• Een raamwerk voor ethische besluitvorming; 

• Een pad voor karakterontwikkeling; 

• Een visie van menselijk floreren; 

• Een gemeenschap van gedeelde idealen die plaats en tijd overstijgt. 

Fatsoen, als moderne uitdrukking van phronesis, toont aan dat ethisch leiderschap 

meer is dan individuele karaktervorming; het gaat ook over het creëren van systemen 

en culturen waarin deugdzaamheid voor iedereen kan gedijen. Door wijsheid te 

cultiveren, moed te beoefenen, matigheid te ontwikkelen en rechtvaardigheid na te 

streven, geleid door praktische wijsheid, kunnen we bijdragen aan ons eigen 

welzijn en dat van onze gemeenschappen. 

In de woorden van de Stoïcijnse filosoof Epictetus: 

“Als je deugd wilt cultiveren, begin met deze dingen te begrijpen: als je je hecht aan 

dingen buiten je controle, zul je gedwarsboomd en ongelukkig zijn. Maar als je je 

alleen hecht aan wat in je controle is — je eigen oordeel, je eigen keuzes — dan zul 

je vrij zijn.” (Enchiridion 1) 

61



Deze vrijheid ligt binnen ieders bereik. De klassieke deugden tonen dat ethiek niet 

louter theorie is, maar een levenspraktijk: een dagelijkse oefening in karakter en 

oordeel, waarin wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid samenkomen. 

“Het begin van filosofie is het besef van iemands eigen zwakheid en onvermogen in 

noodzakelijke dingen.” Epictetus (Discoursen II.11) 

En dat begin kan vandaag zijn. Kies één deugd. Kies één oefening. Begin. 

62



a. Historische figuren en kernbegrippen 

Aristoteles, ca. 384–322 v.Chr. 

Leerling van Plato, leraar van Alexander de Grote en stichter van het Lyceum. 

Schreef Ethica Nicomachea, waarin hij de deugdenethiek systematiseerde. 

Introduceerde het concept van de gulden middenweg (mesotēs): deugd als balans 

tussen uitersten, bijvoorbeeld moed als middenweg tussen lafheid en 

roekeloosheid. Onderscheidde theoretische wijsheid (sophia) en praktische 

wijsheid (phronesis) en benadrukte dat eudaimonia (floreren) het doel is van 

ethisch handelen. 

Chrysippus, ca. 279–206 v.Chr. 

Stoïcijns filosoof en opvolger van Cleanthes van Assos als hoofd van de Stoïcijnse 

school (Stoa). Ontwikkelde het Stoïcijnse systeem verder en schreef honderden 

werken waarvan slechts fragmenten bewaard zijn. Benadrukte dat deugden 

onderling verbonden zijn: je kunt niet echt moedig zijn zonder wijs, of rechtvaardig 

zonder matig. Ontwikkelde de logica van het Stoïcijnse wereldbeeld. 

Cicero (Marcus Tullius Cicero), 106–43 v.Chr. 

Redenaar, staatsman en filosoof. Probeerde Romeinse politiek te verbinden met 

Griekse filosofie. Schreef De Officiis (Over plichten), een praktische handleiding 

voor ethisch handelen in politiek en maatschappij. Benadrukte rechtvaardigheid als 

fundament van de samenleving. Introduceerde het idee van natuurrecht: dat er 

universele morele principes zijn die voor alle mensen gelden. 

Cleanthes van Assos, ca. 330–230 v.Chr. 

Volgde Zeno van Citium op als hoofd van de Stoïcijnse school (Stoa). Begon als 

bokser en werkte ‘s nachts om overdag filosofie te kunnen studeren. Schreef de 

Hymne aan Zeus, een van de weinige volledig bewaard gebleven Stoïcijnse teksten, 

waarin hij de goddelijke orde van het universum bezingt. Benadrukte de eenheid 

van deugd en de kosmische rede (logos) die het universum doordringt. Zijn 

volharding en nederigheid maakten hem tot een rolmodel van Stoïcijnse discipline. 

63



Diogenes Laërtius, ca. 3e eeuw n.Chr. 

Biograaf en geschiedschrijver die Levens en leerstellingen van beroemde filosofen 

schreef, een cruciaal werk voor onze kennis van de antieke filosofie. Verzamelde 

anekdotes, citaten en doctrines van filosofen van Thales tot de Stoïcijnen. Hoewel 

niet zelf een groot filosoof, bewaarde hij waardevolle fragmenten van verloren 

gegane werken. Zijn beschrijvingen van Diogenes van Sinope, Zeno, Chrysippus en 

andere denkers zijn vaak onze enige bron over hun leven en ideeën. 

Diogenes van Sinope, ca. 412–323 v.Chr. 

Cynisch filosoof die leefde in extreme eenvoud en sociale conventies uitdaagde. 

Woonde in een ton en leefde als bedelaar. Belichaamde radicale matigheid en 

vrijmoedigheid (parrhesia) en toonde dat deugd onafhankelijk is van materiële 

rijkdom. Bekend om zijn scherpe kritiek op macht en hypocrisie. 

Epictetus, ca. 50–135 n.Chr. 

Voormalig slaaf die vrijgelaten werd en een Stoïcijnse school stichtte. Leerde dat 

vrijheid komt door je te richten op wat je kunt controleren. Schreef Enchiridion 

(letterlijk: Handboekje), een praktische gids voor Stoïcijns leven. Leerde het 

onderscheid tussen wat wel en niet in onze controle ligt (dichotomie van controle). 

Benadrukte nederigheid en zelfdiscipline als sleutels tot geluk. 

Marcus Aurelius (Marcus Aurelius Antoninus), 121–180 n.Chr. 

Romeins keizer (161–180 n.Chr.), laatste van de Vijf Goede Keizers. Schreef 

Meditaties tijdens militaire campagnes. Belichaamde de Stoïcijnse deugden: 

zelfbeheersing, plichtsbetrachting, rechtvaardigheid. Benadrukte dat innerlijke 

rust (ataraxia) bereikt wordt door focus op wat binnen je controle ligt. Schreef over 

leiderschap als dienstbaarheid en de noodzaak van morele integriteit. 

Plato, ca. 427–347 v.Chr. 

Leerling van Socrates, leraar van Aristoteles en stichter van de Academie (de eerste 

westerse ‘universiteit’). Schreef Politeia (de Republiek), waarin hij de relatie legt 

tussen de vier kardinale deugden en harmonische staat en ziel. Benadrukte dat 

rechtvaardigheid de harmonie is tussen de delen van de ziel en de staat. 

64



Plutarchus (Mestrius Plutarchus), ca. 46–120 n.Chr. 

Grieks-Romeins filosoof, historicus en priester van Apollo in Delphi. Schreef 

Parallelle levens (Bioi Paralleloi), waarin hij Griekse en Romeinse staatslieden en 

generaals vergelijkt om morele lessen te trekken. Biedt inzichten in 

karakterontwikkeling en de rol van deugd in leiderschap. Schreef ook morele en 

filosofische verhandelingen (Moralia) over thema's als vriendschap, zelfbeheersing 

en deugd. Zijn werk vormde een brug tussen klassieke Griekse filosofie en de 

Romeinse wereld en beïnvloedde latere denkers zoals Montaigne en Shakespeare. 

Seneca (Lucius Annaeus Seneca), ca. 4 v.Chr.–65 n.Chr. 

Stoïcijns filosoof, staatsman en adviseur van keizer Nero. Schreef over ethiek, 

politiek en emotionele beheersing. Schreef Epistulae Morales ad Lucilium (Morele 

brieven aan Lucilius), waarin hij praktische wijsheid en zelfreflectie bespreekt. 

Benadrukte matigheid, moed en het belang van dagelijkse reflectie. Leerde dat 

woede en angst overwonnen kunnen worden door rede. 

Socrates, ca. 470–399 v.Chr. 

Grondlegger van de westerse filosofie. Leerde door dialoog en vragen (de 

socratische methode). Stelde dat zelfkennis ("Ken uzelf") de basis is van deugd en 

gelooft dat ondeugd voortkomt uit onwetendheid: niemand doet bewust kwaad. 

Leefde volgens het principe dat een niet onderzocht leven niet leefbaar is. Berecht 

en ter dood veroordeeld wegens goddeloosheid en corruptie van de jeugd. 

Zeno van Citium, ca. 334–262 v.Chr. 

Stichter van het Stoïcisme, een van de invloedrijkste filosofische stromingen in de 

Oudheid. Begon als handelaar maar wijdde zich na schipbreuk aan de filosofie. Gaf 

les in de Stoa Poikilē (Geschilderde Zuilengang) in Athene, waaraan de school zijn 

naam ontleende (Stoa). Leerde dat deugd het enige ware goed is en dat geluk 

voortvloeit uit leven volgens de rede en natuur. Benadrukte kosmopolitisme: alle 

mensen zijn wereldburgers. Zijn werk werd voortgezet door Cleanthes en later 

systematisch uitgewerkt door Chrysippus. 

65



b. Belangrijke begrippen 

Apatheia (Ἀπάθεια): Stoïcijns ideaal van vrijheid van overweldigende emoties, 

zoals woede, angst en overmatige vreugde. Niet te verwarren met emotieloosheid; 

het gaat om beheersing in plaats van onderdrukking. Context: Centraal in de ethiek 

van Seneca en Epictetus. Het doel is om rede te laten overheersen, zodat emoties 

niet leiden tot onwijze acties. 

Andreia (Ἀνδρεία): Moed of dapperheid, de deugd die ons in staat stelt het juiste te 

doen ondanks angst, gevaar of tegenstand. Inclusief morele standvastigheid en 

uithoudingsvermogen. Context: Bij Aristoteles de middenweg tussen lafheid en 

roekeloosheid. Socrates toonde andreia door zijn principes te verdedigen, zelfs ten 

koste van zijn leven. 

Bonum commune: Gemeenschappelijk goed, het idee dat individuele belangen 

soms moeten wijken voor het welzijn van de gemeenschap als geheel. Context: 

Centraal in de politieke filosofie van Aristoteles (Politica) en Cicero (De Officiis). 

Een rechtvaardige samenleving streeft naar dit gemeenschappelijk goed. 

Dikaiosyne (Δικαιοσύνη): Rechtvaardigheid of gerechtigheid, de deugd die ons leidt 

om ieder het zijne te geven en eerlijk te handelen in relaties met anderen. Context: 

Bij Plato de harmonie tussen de delen van de ziel en de staat (Republiek). 

Aristoteles onderscheidde distributieve, corrigerende en wederkerige 

rechtvaardigheid (Ethica Nicomachea). 

Dichotomie van controle: Stoïcijns principe dat onderscheid maakt tussen wat wel 

(onze gedachten, keuzes) en niet (externe gebeurtenissen) in onze controle ligt. 

Focus op het eerste leidt tot vrijheid en gemoedsrust. Context: Kern van de leer van 

Epictetus (Enchiridion). Helpt om stress en angst te verminderen door energie te 

richten op wat we kunnen beïnvloeden. 

Eudaimonia (Εὐδαιμονία): Floreren, welzijn of geluk, niet als vluchtige emotie, 

maar als een actief leven volgens deugd. Het hoogste goed in de ethiek van 

66



Aristoteles. Context: Centraal in Ethica Nicomachea: “Geluk is een activiteit van de 

ziel in overeenstemming met volledige deugd.” (I.7, 1098a). 

Epieikeia (Ἐπιείκεια): Billijkheid of redelijkheid, het vermogen om regels flexibel 

toe te passen wanneer strikte toepassing onrechtvaardig zou zijn. Context: Bij 

Aristoteles een correctie op de letter van de wet om de geest van rechtvaardigheid te 

dienen (Ethica Nicomachea V.10). 

Fiat justitia, ruat caelum: Laat de gerechtigheid haar loop hebben, al stort de hemel 

in (Latijnse juridisch beginsel). Benadrukt dat rechtvaardigheid absoluut is en niet 

mag wijken voor andere overwegingen. Context: Gebruikt in de Romeinse 

rechtsfilosofie en later in moderne ethiek. 

Gulden middenweg (mesotēs, Μεσότης): Aristotelisch principe dat deugd een 

middenweg is tussen twee ondeugden, bijvoorbeeld moed tussen lafheid en 

roekeloosheid. Context: Door Aristoteles uiteengezet in Boek II van Ethica 

Nicomachea. Deugd is geen gemiddelde in kwantitatieve zin, maar het juiste 

evenwicht in een specifieke situatie. 

Kosmopolitisme (Κοσμοπολιτισμός): Het idee dat alle mensen wereldburgers zijn 

en deel uitmaken van een universele gemeenschap. Centraal in de Stoïcijnse ethiek. 

Context: Marcus Aurelius schreef: “De wereld is als het ware een stad.” (Meditaties 

IV.4). 

Libertas: Stoïcijnse vrijheid. Niet de afwezigheid van beperkingen, maar de 

onafhankelijkheid van interne dwang, bijvoorbeeld angst of begeerte). Context: 

Epictetus leerde dat vrijheid komt door je te richten op wat je kunt controleren 

(Enchiridion 1). 

Mesotēs (Μεσότης): Zie Gulden middenweg 

Oikeiosis (Οἰκείωσις): Stoïcijns principe van natuurlijke verbondenheid, het proces 

waarbij we onze zorg uitbreiden van onszelf naar familie, gemeenschap en 

uiteindelijk de hele mensheid. Context: Centraal in de ethiek van Chrysippus en 

Hierocles. Legt de basis voor kosmopolitisme. 

67



Parrhesia (Παρρησία): Vrijmoedigheid, het spreken van de waarheid tegenover 

macht, zelfs als dat risico’s met zich meebrengt. Context: Belichaamd door 

Diogenes van Sinope. Een democratische deugd in het oude Athene. 

Phronesis (Φρόνησις): Praktische wijsheid, het vermogen om in concrete situaties 

te bepalen wat het beste is om te doen. Verschilt van theoretische wijsheid (sophia). 

Context: Bij Aristoteles de leidende deugd die andere deugden integreert (Ethica 

Nicomachea VI). Essentieel voor leiderschap en ethische besluitvorming. 

Sophia (Σοφία): Theoretische wijsheid, kennis van eeuwige waarheden, eerste 

principes en de diepste werkelijkheid. Verschilt van praktische wijsheid 

(phronesis). Context: Bij Aristoteles de hoogste vorm van wijsheid, gericht op 

contemplatie (Ethica Nicomachea VI). 

Sophrosyne (Σωφροσύνη): Matigheid. Zelfbeheersing en evenwicht, de deugd die 

ons helpt verlangens te modereren en de gulden middenweg te vinden. Context: Bij 

Plato de orde in de ziel (Republiek IV). Aristoteles zag het als balans tussen 

overmaat en tekort (Ethica Nicomachea III–IV). 

Stoïcijnse ethiek: Filosofische Filosofische school, ca. 300 v.Chr. in Athene gesticht 

door Zeno van Citium, die leert dat deugd het enige ware goed is en dat geluk komt 

uit het leven volgens de rede en natuur. Context: Belangrijke vertegenwoordigers: 

Seneca, Epictetus, Marcus Aurelius. Kernbegrippen: apatheia, dichotomie van 

controle, kosmopolitisme. 

Vier kardinale deugden: De fundamentele deugden in de klassieke ethiek: wijsheid 

(sophia; Latijn: prudentia), moed (andreia; Latijn: fortitudo), matigheid 

(sophrosyne; Latijn: temperantia) en rechtvaardigheid (dikaiosyne; Latijn: iustitia). 

Context: Geïntroduceerd door Plato in de Republiek, verder ontwikkeld door 

Aristoteles en Cicero. Vormen de basis voor westerse ethiek. 

Zoön politikon (Ζῷον Πολιτικόν): ‘Politiek dier’, Aristoteles’ beschrijving van de 

mens als een sociaal wezen dat alleen kan floreren in gemeenschap. Context: Uit 

Politica (I.2, 1253a): “De mens is van nature een politiek dier.” Legt de basis voor 

het idee dat ethiek en politiek onlosmakelijk verbonden zijn. 

68



c. Veelgebruikte Griekse en Latijnse termen 

Andreia (Ἀνδρεία): moed, dapperheid 

Apatheia (Ἀπάθεια): vrijheid van overweldigende passies 

Ataraxia (Ἀταραξία): gemoedsrust 

Bonum commune (Latijn): gemeenschappelijk goed 

Constantia (Latijn): standvastigheid 

Dikaiosyne (Δικαιοσύνη): rechtvaardigheid 

Epieikeia (Ἐπιείκεια): billijkheid, redelijkheid 

Epithumia (ἐπιθυμία): begeerte, verlangens 

Eudaimonia (Εὐδαιμονία): floreren, het goede leven 

Examen (Latijn): (zelf)onderzoek 

Fiat justitia, ruat caelum (Latijn): “Laat de gerechtigheid haar loop hebben, al stort 

de hemel in” 

Fortitudo (Latijn): moed, sterkte 

Gnothi sauton (Γνῶθι σαυτόν): “Ken uzelf” 

Homologiai (Ὁμολογίαι): verwantschappen (Stoïcijnse term) 

Iustitia (Latijn): rechtvaardigheid, gerechtigheid 

Kosmopolitēs (κοσμοπολίτης): wereldburger 

Libertas (Latijn): vrijheid 

Logos (λόγος): rede 

Mesotēs (Μεσότης): gulden middenweg 

69



Nous (Νοῦς): rede, verstand 

Officium (Latijn): morele plicht 

Oikeiosis (Οἰκείωσις): proces van uitbreiding van zorg 

Parrhesia (Παρρησία): vrijmoedig spreken 

Phronesis (Φρόνησις): praktische wijsheid 

Praemeditatio malorum: vooraf nadenken over tegenslagen 

Prudentia: vraktische wijsheid 

Sophia (Σοφία): wijsheid (theoretisch) 

Sophrosyne (Σωφροσύνη): matigheid, zelfbeheersing 

Temperantia (Latijn): matigheid 

Thumos (Θυμός): geestdrift, temperament 

Zoön politikon (Ζῷον Πολιτικόν): politiek of sociaal dier 

70



d. Klassieke Griekse en Romeinse bronnen 

Aristoteles  

Ēthika Nikomacheia (Ἠθικὰ Νικομάχεια), Ethica Nicomachea 

• Boek I.7, 1098a (definitie van eudaimonia) 

• Boek II.1, 1103a (excellentie als gewoonte) 

• Boek II.1, 1103a17–1103b1 (over karakter- en gewoontevorming) 

• Boek II.6, 1106b (de gulden middenweg) 

• Boek II.6, 1106b36–1107a2 (definitie van deugd) 

• Boek III.6–9 (moed als middenweg) 

• Boek III.7, 1115b (de moedige man) 

• Boek III.10–12 (matigheid en genot) 

• Boek V.1, 1129b (rechtvaardigheid als volledige deugd) 

• Boek V.1–5 (rechtvaardigheid algemeen) 

• Boek V.3, 1131a-b (proportionaliteit) 

• Boek V.10, 1137a (epieikeia, billijkheid) 

• Boek VI.5, 1140b (praktische wijsheid, phronesis) 

• Boek VI.13, 1145a (phronesis en deugd onlosmakelijk) 

Ta Meta ta Physika (Τὰ μετὰ τὰ φυσικά), Metafysica 

• Boek I.1, 980a (alle mensen streven naar kennis) 

Politika (Πολιτικά), Politica 

• Boek I.2, 1253a (de mens als politiek dier) 

Cicero 

De Officiis, Over plichten 

• Boek I.5 (matigheid als grondslag van waardigheid) 

• Boek I.22 (sociale natuur van de mens) 

• Boek I.65 (moed als bewonderenswaardige deugd) 

• Boek I.153 (prudentia) 

Epictetus  

Enchiridion (Ἐγχειρίδιον), Handboekje 

• Hoofdstuk 1 (dichotomie van controle) 

• Hoofdstuk 3 (omgang met gehechtheid) 

71



• Hoofdstuk 5 (eigen oordeel) 

Diatribaí (Διατριβαί), Discoursen 

• Boek II.11 (begin van filosofie) 

Marcus Aurelius  

Ta eis heauton (Τὰ εἰς ἑαυτόν), Meditaties 

• Boek II.1 (ochtendvoorbereiding) 

• Boek IV.4 (kosmopolitisme, de wereld als stad) 

• Boek VI.2 (doe het juiste) 

• Boek VII.59 (kijk naar binnen) 

• Boek VII.67 (weinig is nodig voor geluk) 

• Boek VII.69 (perfectioneren van karakter) 

• Boek X.16 (een goed mens) 

Plato 

Politeia (Πολιτεία), De Republiek 

• Boek IV, 427e–435c (wijsheid als leidende deugd) 

• Boek IV, 428d (de wijze stad) 

• Boek IV, 429a–430c (moed als harmonie van geest en rede) 

• Boek IV, 430e (sophrosyne/matigheid) 

• Boek IV, 430e–432a (matigheid als harmonie) 

• Boek IV, 433a–434d (rechtvaardigheid als harmonie) 

• Boek IV, 433b (definitie van rechtvaardigheid) 

• Boek IV, 435e-441d (drie delen van de ziel) 

• Boek IV, 441d–444e (samenhang van de deugden) 

• Boek IV, 443d (doel van rechtvaardigheid) 

Apologiae Sokrátous (Ἀπολογία Σωκράτους), Apologie van Socrates 

• 29d (Socrates’ verdediging van zijn filosofische opdracht) 

• 38a (het niet-onderzochte leven) 

Plutarchus  

Bioi Paralleloi (Βίοι Παράλληλοι; Latijn: Vitae Parallelae), Parallelle levens 

• Het leven van Alexander, 14 (Diogenes en Alexander de Grote) 

72



Seneca 

Epistulae Morales ad Lucilium, Morele brieven aan Lucilius 

• Brief 76.33 (praemeditatio malorum) 

• Brief 95.52 (universele verbondenheid) 

• Brief 104.26 (durven en moeilijkheid) 

Da Ira, Over de woede 

• Boek II.29 (vertraging als remedie) 

• Boek III.36 (avondevaluatie/examen) 

73



e. Nederlandstalige vertalingen van klassieke werken 

Toelichting 

Van de genoemde werken zijn sommige in meerdere, vaak onderling sterk 

verschillende vertalingen beschikbaar, waaronder Aristoteles’ Ethica Nicomachea 

en Marcus’ Meditaties. Andere maken deel uit van een omvangrijker werk of zijn 

niet (langer) nieuw beschikbaar. Onderstaande selectie is gebaseerd op mijn eigen 

bibliotheek.  

Aristoteles 

Ethica Nicomachea, vert. Charles Hupperts en Bartel Poortman (Uitgeverij Damon, 

2020) 

Metafysica, vert. Ben Schomakers (Boom, 2025) 

Politica, vert. Jan Maarten Bremer en Ton Kessels (Historische Uitgeverij, 2011) 

Cicero 

Fatsoen (De Officiis), vert. Paul Silverentand (Athenaeum, 2019) 

Over de staat (niet in volledige vertaling beschikbaar, fragmenten opgenomen in 

Cicero: Politieke geschriften, vert. Vincent Hunink; Athenaeum, 2016). 

Epictetus  

Zakboekje, vert. Hein van Dolen en Charles Hupperts (Boom, 2011) 

Verzameld werk, vert. Gerard Boter en Rob Brouwer (Athenaeum, 2011) 

Marcus Aurelius  

Meditaties, vert. Vincent Hunink (Athenaeum, 2017) 

Persoonlijke notities, vert. Simone Mooij-Valk (Ambo | Anthos, 1994) 

Plato 

De ideale staat, vert. Gerard Koolschijn (Athenaeum, 2023) 

Apologie van Socrates (opgenomen in Socrates’ verdediging en andere dialogen), 

vert. Gerard Koolschijn (Athenaeum, 2014) 

74



Plutarchus  

Parallelle Levens, vert. Hein van Dolen (Athenaeum, 2010) 

Seneca 

Brieven aan Lucilius (3 delen), vert. Vincent Hunink (Athenaeum, 2019) 

Over woede, vert. Vincent Hunink (Athenaeum, 2015) 

75



f. Overige bronnen 

Jeremy Bentham  

Utilisme (met teksten van Jeremy Bentham en John Stuart Mill, inclusief een 

vertaling van Bentham’s An Introduction to the Principles of Morals and 

Legislation, 1789), vert. Timon Meynen (ISVW Uitgevers, 2020) 

Daniel Kahneman 

Ons feilbare denken (Thinking, Fast and Slow, 2011), vert. Yolande Cartier en 

Paulien Snijders (Business Contact, 2012) 

Immanuel Kant 

Grondlegging van de metafysica van de zeden (Grundlegung zur Metaphysik der 

Sitten, 1785), vert. Thomas Mertens (Boom, 2008) 

John Rawls 

Een theorie van rechtvaardigheid (A Theory of Justice, 1971), vert. Frank 

Bestebreurtje (Lemniscaat, 2009) 

Amartya Sen 

Het idee van rechtvaardigheid (The Idea of Justice, 2009), vert. Hessel Daalder 

(Lemniscaat, 2013) 

Peter Sloterdijk 

Kritiek van de cynische rede (Kritik der zynischen Vernunft, 1983) vert. Tinke 

Davids (oorspronkelijk uitgegeven door De Arbeiderspers, 1984) 

76



I. De klassieke deugden in de leiderschapspraktijk 

Wijsheid 
Wat is het?  

• De deugd van gezond oordeel en onderscheidingsvermogen — het vermogen 

om goed van kwaad te onderscheiden en in overeenstemming met de rede te 

handelen. 

• Essentieel voor morele besluitvorming — verenigt verstand met integriteit en 

ervaring met nederigheid. 

“Wijsheid als de leidende deugd die de andere deugden richting geeft.” Plato 

(Republiek Boek IV, 427e–435c) 

Wat betekent het voor leiders? 

• Weloverwogen keuzes bij moreel complexe situaties. 

• Integriteit bewaren, ook wanneer regels tekortschieten. 

• Langetermijndenken in een veranderlijke wereld. 

Hoe breng je het in de praktijk? 

• Ochtendreflectie en journaling 

• Begin elke dag met 5 minuten stilte. Vraag jezelf: Welke deugd(en) wil ik 

vandaag belichamen? Noteer één intentie voor de dag 

• Doel: Je aandacht richten op je intentie(s), niet op impulsen 

• Avondreflectie en journaling 

• Sluit de dag af met de vraag: Heb ik vandaag gehandeld naar mijn principes? 

Noteer drie observaties: Wat ging goed, wat kon beter, wat heb ik geleerd? 

• Doel: Vergroten zelfkennis en karakterontwikkeling 

• Socratische dialoog 

• Voer gesprekken waarin je aannames onderzoekt. Vraag jezelf en anderen: 

Wat veronderstel ik? Wat als het tegenovergestelde waar is? 

• Doel: Vergroten van onderscheidingsvermogen, stimuleren van morele 

nieuwsgierigheid en openheid voor andere perspectieven. 

77



Moed 
Wat is het? 

• De deugd van standvastigheid en morele dapperheid — het vermogen om angst, 

tegenspoed en onzekerheid te trotseren in de zoektocht naar het goede. 

• Morele overtuiging in actie — de kracht om ethisch te handelen, ook wanneer 

dat onpopulair of riskant is. 

“Moed is de harmonie van geest en rede — het vaste voornemen om te doen wat 

juist is, ondanks gevaar of pijn.” Plato (Republiek IV, 429a–430c). 

Wat betekent het voor leiders? 

• Ethische standvastigheid wanneer gemak lonkt. 

• Kalm handelen in tijden van onzekerheid. 

• Risico’s nemen wanneer vernieuwing weerstand oproept. 

Hoe breng je het in de praktijk? 

• Stapsgewijze blootstelling 

• Kies elke dag één ‘moedige daad’ die spanning oproept, bijvoorbeeld door 

een afwijkend standpunt in te nemen tijdens een vergadering 

• Doel: Begin klein en bouw langzaam uit naar grotere uitdagingen, zodat 

moed een gewoonte wordt. 

• Praemeditatio malorum 

• Visualiseer mogelijke tegenslagen en bedenk hoe je ermee wilt omgaat. 

Schrijf mogelijke scenario’s uit en bepaal bij elk je houding. Bijvoorbeeld: 

Hoe reageer ik als mijn innovatieproject wordt stopgezet? 

• Doel: Voorbereiding vermindert angst en help je in het moment 

weloverwogen te reageren. 

• Reflectie en journaling 

• Noteer momenten van moed en aarzeling. Vraag jezelf: Wat hield me tegen? 

Wat gaf me kracht? Of vraag, als je genoeg moed verzamelt hebt: Waar zie jij 

dat ik terughoudend ben of juist te voortvarend? 

• Doel: Bewustwording van je gedrag onder druk. 

78



Matigheid 
Wat is het? 

• De deugd van zelfbeheersing en evenwicht — het vermogen om verlangens en 

driften te reguleren, zodat de rede de overhand behoudt. 

• Uit zich in emotioneel evenwicht, terughoudendheid in oordeel en ethische 

discipline in het dagelijks handelen. 

“Matigheid als de grondslag van waardigheid en zelfbeheersing.” Cicero (De 

Officiis I.5). 

Wat betekent het voor leiders? 

• Rust en focus bewaren te midden van overvloed. 

• Grenzen bewaken om balans te behouden. 

• Consequent blijven wanneer druk en verwachtingen stijgen. 

Hoe breng je het in de praktijk? 

• Tel tot drie 

• Reageer niet meteen of impulsief, maar neem een korte denkpauze om je 

gedachten te ordenen of emoties te reguleren. Dit korte moment van pauze 

activeert het rationele systeem (wat de psycholoog Daniel Kahneman 

Systeem 2-denken noemt) en voorkomt impulsief reageren. 

• Doel: Bewaar je kalmte en reageer weloverwogen. 

• Dichotomie van controle 

• Vraag je af: Welke dingen liggen in mijn controle? En welke niet? Maak een 

overzicht voor een project waaraan je werkt of kijk naar je rol binnen de 

organisatie. 

• Doel: Breng focus aan in wat doet en train jezelf om geen energie te 

verspillen aan dingen waar je geen invloed op hebt. 

• Creëer bewuste momenten 

• Plan offline momenten, lunch niet achter je bureau maar samen met 

anderen, neem de tijd voor een goed gesprek, geniet van een kop koffie of 

thee zonder afleiding. 

• Doel: Herstellen van je aandacht en aanwezigheid, niet alleen voor jezelf 

maar ook in relatie tot anderen. 
79



Gerechtigheid 
Wat is het? 

• De deugd die ons leidt om ieder het zijne te geven en eerlijk te handelen in 

relaties met anderen. 

• Integriteit in relaties, eerlijkheid in handelen en toewijding aan het welzijn van 

anderen. 

“Rechtvaardigheid is het geven aan ieder wat hem toekomt.” Aristoteles (Ethica 

Nicomachea V.1,1129b) 

Wat betekent het voor leiders? 

• Eerlijke besluiten nemen die mensen en middelen recht doen. 

• Vertrouwen opbouwen door transparantie en zorgvuldigheid. 

• Verantwoordelijkheid nemen voor het bredere geheel. 

Hoe breng je het in de praktijk? 

• Sluier van onwetendheid 

• Vraag jezelf bij belangrijke of morele beslissingen af of je die ook zo zou 

nemen als je niet wist welke rol of positie je had? 

• Doel: Neutraliseren van belangen en bewustwording van machtsbias 

• Billijkheidsaudit 

• Onderzoek elk kwartaal wie wordt bevoordeeld of juist benadeeld door je 

beslissingen. Wie profiteert, wie niet? 

• Doel: Bewustwording van de directe en indirecte impact van je beslissingen 

op je directe omgeving en daarbuiten 

• Cirkel van morele betrokkenheid 

• Breid je cirkel van morele betrokkenheid uit (van jezelf → team → organisatie 

→ stakeholders → … → samenleving). Verruim je blikveld en verrijk je manier 

van denken met andere perspectieven. 

• Doel: Vergroten van je bewustzijn van wederkerigheid en 

verantwoordelijkheid. Helpt leiders beslissingen te toetsen aan hun bredere 

impact (niet alleen op aandeelhouders, maar ook op medewerkers, klanten 

en samenleving). 

80



Praktische wijsheid (phronesis) 
Wat is het? 

Het vermogen om concrete situaties juist in te schatten en te bepalen wat het beste 

is om te doen. 

“Praktische wijsheid is het vermogen om in concrete situaties te bepalen wat het 

beste is om te doen.” Aristoteles (Ethica Nicomachea VI.5, 1140b) 

Wat betekent het voor leiders? 
• Principes flexibel toepassen in complexe situaties. 

• Balans vinden tussen rede, intuïtie en ervaring. 

• Snel én wijs handelen onder druk. 

Hoe breng je het in de praktijk? 

• Contextreflectie 

• Vraag jezelf af of een bepaalde situatie ‘normaal’ is of dat er sprake is van 

een unieke situatie. Kan ik een regel toepassen of juist niet (of anders)? 

• Doel: Vat krijgen op nuances en contextgevoeligheid. 

• Narratieve reflectie 

• Plaats beslissingen in een groter verhaal: Wat voor leider wil ik zijn? Past 

een genomen besluit in dit verhaal? Past het bij mijn karakterontwikkeling?  

• Doel: Zelfinzicht en betekenisgeving. 

• Dilemmadialogen 

• Bespreek morele dilemma’s vooraf en achteraf, nadat een beslissing is 

genomen, met peers of een coach. Gebruik echte cases, niet hypothetische. 

Het bespreken van concrete morele keuzes vergroot herkenning en morele 

sensitiviteit. 

• Doel: Vergroten van je morele intuïtie en ervaringswijsheid. 

81



II. Internaliseren van de klassieke deugden: Volledig  
 12-wekenprogramma 

Welk programma past bij mij? 

Dit is het volledige 12-wekenprogramma voor het internaliseren van de klassieke 

deugden. Het vraagt een substantiële investering: 60-90 minuten per week, 

verdeeld over dagelijkse reflectie (10-15 min/dag), wekelijkse oefeningen (1-2 uur) 

en maandelijkse verdieping (2 uur). Het biedt diepe karakterontwikkeling door 

intensieve oefening en systematische zelfreflectie.  

Dit programma is geschikt voor: 

• Leiders die serieus willen investeren in karakterontwikkeling en die kunnen 

samenwerken met een ‘practice partner’ (niet per se noodzakelijk, maar het 

helpt wel); 

• Leiderschapsteams die samen aan het internaliseren van de klassieke deugden; 

• Iedereen die bereid is twaalf weken lang een strakke routine te volgen. 

Liever laagdrempeliger beginnen? Dan is het verkorte 12-wekenprogramma van 

bijlage III (20 per week) een toegankelijke introductie voor leiders en teams met 

beperkte tijd.  

Waarom 12 weken? 

Karakterontwikkeling vraagt tijd. Onderzoek naar gewoontevorming laat zien dat 8 

á 12 weken duurt voordat nieuwe gedragspatronen beklijven. Dit programma 

besteedt drie weken aan elke deugd, voldoende tijd om deze te verkennen en te 

oefenen, en zo een begin te maken met internaliseren. 

Hoe werkt het programma? 

Het programma combineert: 

• Dagelijkse praktijken die een vaste routine vormen (10-15 minuten per dag) 

• Wekelijkse oefeningen die per deugd variëren (1-2 uur per week) 

• Maandelijkse reflecties voor dieper zelfinzicht (2 uur per maand) 

• Praktische wijsheid (phronesis) als verbindende draad door alle fasen heen 

82



Je kunt het programma individueel doorlopen, maar het is raadzaam om het samen 

te doen met een collega, peer of coach (een ‘practice partner’). Door dialoog kan je 

de deugden dieper verkennen, waardoor het programma effectiever wordt. 

Bovendien is het niet iedereen gegeven zelfstandig twaalf weken vol te houden. 

De rol van praktische wijsheid (phronesis) 

Tijdens het programma ontwikkel je praktische wijsheid door: 

• Contextreflectie (week 3, 7 en 11): Leren onderscheiden wanneer regels gelden 

en wanneer flexibiliteit nodig is. 

• Narratieve reflectie (week 3, 9 en 12): Je beslissingen plaatsen in het grotere 

verhaal van wie je wilt zijn. 

• Dilemmadialogen (week 2, 6 en 11): Morele dilemma’s bespreken met anderen 

om je morele intuïtie te verfijnen. 

Deze oefeningen zijn in het programma gemarkeerd met ‘[phronesis]’. 

Wat je nodig hebt 

1. Een journal (bij voorkeur papier) 

Voor dagelijkse reflectie, wekelijkse inzichten en maandelijkse verdiepingen. 

Schrijven is essentieel: het maakt denken zichtbaar. 

2. Vaste momenten in je agenda 

Reserveer tijd voor de ochtend- en avondreflectie, de wekelijkse denkpauze en 

de andere vast momenten. Zonder geplande en ook daadwerkelijk vrijgehouden 

momenten verdwijnt het programma al snel naar het tweede plan. 

3. Een vaste plek 

Een fysieke plek waar je leest, schrijft en reflecteert. Het brein koppelt gedrag 

aan omgeving en een vaste plek maakt het zodoende eenvoudiger om routines 

te verankeren. 

4. Een eenvoudige setup 

Houd het simpel: een journal en een goede pen, zet reminders in je telefoon en 

zorg ervoor dat je offline bent en niet wordt afgeleid. 

5. Heldere randvoorwaarden in je omgeving 

Communiceer je vaste reflectiemomenten. Zo bescherm je je aandacht en zorg je 

ervoor dat anderen je ‘denkmomenten’ respecteren. 

83



6. Optioneel (maar aanbevolen): Een practice partner 

Een collega, peer of coach die vragen stelt, meedenkt en eerlijk terugspiegelt. 

Hierdoor wordt reflectie wordt dieper, inzichten worden scherper en het helpt 

je consistent te blijven. 

Praktische tips voor succes 

1. Start bescheiden 

Probeer niet alles tegelijk perfect te doen. Begin met de dagelijkse basis, voeg 

wekelijkse oefeningen toe als die routine staat. 

2. Pas aan waar nodig 

Dit is een raamwerk, geen rigide protocol. Pas oefeningen aan naar jouw context 

en behoeften. 

3. Wees geduldig met jezelf 

Je zult niet elke dag slagen. Dat hoort erbij. Het gaat om de richting, niet om 

perfectie. 

4. Zoek gezelschap 

Karakterontwikkeling is makkelijker met anderen. Vind een practice partner, 

coach of peer group. 

5. Maak het zichtbaar 

Zet je ochtend/avond routine in je agenda. Maak het concreet, niet optioneel. 

6. Vier vooruitgang 

Noteer concrete momenten waarop je een deugd belichaamde. Erken je groei. 

7. Blijf reflecteren 

De kracht zit niet in de oefeningen zelf, maar in de reflectie erop. Journaling is 

essentieel. 

Structuur 

Drie vaste praktijken (week 1-12) 

Deze drie praktijken zijn de ruggengraat van het programma: 

1. Ochtendreflectie (5 minuten) 

a. Vraag jezelf: Welke deugd wil ik vandaag belichamen? 

b. Noteer één concrete intentie voor de dag, bij voorkeur vóór je je inbox of 

agenda bekijkt. 

84



3. Avondreflectie (5-10 minuten) 

a. Beantwoord drie vragen: 

- Wat ging goed vandaag? 

- Wat kon beter? 

- Wat heb ik geleerd over mezelf? 

b. Noteer in je journal 

3. Weekreflectie (min. 30 minuten) 

a. Kies een vast moment in je agenda (aan het eind van de week of in het 

weekeinde) en zorg voor rust en dat je niet wordt afgeleid (dus geen 

telefoon, laptop of andere afleidingen) 

b. Beantwoord de vragen in het programma, onder Weekreflectie 

c. Noteer verder wat in je opkomt en wat je bezighoudt 

Weekopdracht 

Naast de routine van ochtend-, avond- en weekreflectie heeft elke week een aparte 

Weekopdracht die helpt bij het verdiepen van een bepaald aspect van een deugd. 

Week 1-3: Wijsheid 
Sta voor je begint eerst stil bij deze vragen: 

• Waarom doe ik dit programma? 

• Wat hoop ik te leren of te worden? 

• Welke deugd spreekt me het meest aan? Welke intimideert me? 

Focus: Ontwikkel onderscheidingsvermogen, zelfkennis en de vaardigheid om 

aannames te onderzoeken. 

Week 1: Zelfkennis en aannames 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: Vraag “Wat veronderstel ik hier?” bij elke belangrijke beslissing. 

85



Weekopdracht: Socratische dialoog 

Ga een socratische dialoog aan over een belangrijk thema of een vraag die binnen de 

organisatie speelt. Doe dit samen met bijvoorbeeld je practice partner. Zie bijlage IV. 

De socratische dialoog voor een uitgebreide werkwijze, tips en valkuilen (en hoe die 

te vermijden). 

Weekreflectie 

• Welke aannames ontdekte ik deze week? 

• Waar was ik te zeker van mezelf? 

Week 2: Luisteren en perspectieven 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: Actief luisteren. Kies één gesprek per dag waarin je alleen luistert om te 

begrijpen, niet om te antwoorden. 

Weekopdracht: Diverse perspectieven  

[phronesis] Zoek drie mensen die anders denken dan jij en vraag hun perspectief op 

een vraagstuk waar je mee worstelt. Luister zonder te verdedigen of te overtuigen. 

Weekreflectie 

• Welk perspectief verraste me? 

• Waar was ik te snel met oordelen? 

Week 3: Context en toepassing 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: [phronesis] Contextreflectie. Vraag bij belangrijke momenten: “Is dit een 

standaardsituatie of uniek?” Welke regel past hier? 

Weekopdracht: Complexe situaties en dilemma’s 

[phronesis] Pak een boek (fictie, een biografie) en lees lees hoe anderen omgaan 

met complexe situaties en dilemma’s. 

86



Weekreflectie 

• Wat heb ik geleerd over wijsheid in de praktijk? 

• Waar merk ik vooruitgang? 

• Wat blijft moeilijk? 

Week 4-6: Moed 
Focus: Ontwikkel morele standvastigheid, de vaardigheid om angst te hanteren en 

de kracht om het juiste te doen ondanks weerstand. 

Week 4: Kleine daden van moed 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: Stapsgewijze blootstelling. Kies elke dag één ‘moedige daad’ die spanning 

oproept, bijvoorbeeld: een afwijkend standpunt innemen, een lastige vraag 

stellen of je kwetsbaar opstellen. 

Weekopdracht: Momenten van moed en aarzeling 

Noteer momenten van moed en aarzeling en vraag jezelf: Wat hield me tegen? Wat 

gaf me kracht? 

Weekreflectie 

• Welke kleine moedige daden deed ik? 

• Waar voelde ik angst maar handelde ik toch? 

Week 5: Voorbereiding op tegenslag 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: Praemeditatio malorum (5-10 minuten). Visualiseer één mogelijke 

tegenslag en hoe je ermee omgaat 

Weekopdracht: Praemeditatio malorum 

Kies een belangrijk project en stel je voor dat het project mislukt. Wat doet dit met 

je? Welke angsten worden hierdoor blootgelegd? 

Weekreflectie 

87



• Hoe veranderde mijn relatie met angst? 

• Waar voelde ik meer controle door voorbereiding? 

Week 6: Waarheid spreken 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: Stel in één gesprek per dag een vraag die aannames uitdaagt (socratische 

moed) 

Weekopdracht: Dilemmadialoog 

[phronesis] Bespreek samen met je practice partne een moment waarop je iets 

moest zeggen maar aarzelde. Wat was het werkelijke risico? Wat weerhield je? 

Weekreflectie 

• Wat heb ik geleerd over moed in de praktijk? 

• Waar ben ik minder bang geworden? 

• Waar vermijd ik nog steeds? 

• Welke oefening ga ik voortzetten? 

• [phronesis] Hoe ontwikkelt mijn vermogen om te bepalen wanneer spreken 

moed is en wanneer roekeloosheid? 

Week 7-9: Matigheid 
Nu je halverwege bent: 

• Wat merk ik al? 

• Waar loop ik tegenaan? 

• Moet ik iets aanpassen? 

Focus: Ontwikkel zelfbeheersing, emotionele regulatie en de vaardigheid om de 

gulden middenweg te vinden. 

Week 7: Vertraging en controle 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

88



• Plus: Tel tot drie. Bij impulsen of emoties, neem drie seconden pauze voordat je 

reageert 

Weekopdracht: Dichotomie van controle 

[phronesis] Verdeel je belangrijkste zorgen over twee kolommen: wel en niet onder 

mijn controle. Vraag jezelf: Verspil ik energie aan dingen buiten mijn invloed? 

Weekreflectie 

• Waar nam ik deze week pauze in plaats van impulsief te reageren? 

• Welke zorgen liet ik los? 

Week 8: Bewuste aanwezigheid 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: Bewust genieten. Neem één moment volledig bewust: koffie, lunch, 

wandeling. Geen scherm, geen multitasking. 

Weekopdracht: Bewuste momenten 

Creëer bewuste momenten. Plan offline momenten in je agenda, lunch samen met 

anderen, niet achter bureau, voer één gesprek zonder agenda, alleen om verbinding 

te maken. 

Weekreflectie 

• Waar was ik deze week echt aanwezig? 

• Wat gebeurde er toen ik vertraagde? 

Week 9: Grenzen en balans 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: Reflectie op verlangens. Vraag jezelf ‘s avonds: Welke verlangens had ik 

vandaag? Waren die passend? 

89



Weekopdracht: Vrijwillige onthouding. 

Kies iets om tijdelijk op te geven (luxe, comfort, gewoonte) als training in 

onafhankelijkheid en observeer: Hoe reageer ik op het ontbreken hiervan? Wat mis 

ik écht? 

Weekreflectie 

• Wat heb ik geleerd over matigheid in de praktijk? 

• Waar vond ik meer balans? 

• Waar blijf ik overmatig? 

• Welke oefening ga ik voortzetten? 

• [phronesis] Hoe ontwikkelt mijn vermogen om de gulden middenweg te 

vinden? 

Week 10-12: Rechtvaardigheid  
Focus: Ontwikkel billijkheid, bewustzijn van privilege en de vaardigheid om het 

gemeenschappelijk goed te dienen. 

Week 10: Onpartijdigheid 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: Onpartijdigheidstest. Bij belangrijke beslissingen vraag: Zou ik dit ook 

kiezen als ik mijn positie niet kende? 

Weekopdracht: 10-jaar test 

Kies een recente beslissing en vraag: Als ik over 10 jaar terugkijk, ben ik dan trots? 

Wat zou mijn opvolger ervan denken? 

Weekreflectie 

• Waar ontdekte ik eigenbelang in mijn redenering? 

• Welke beslissing zou ik anders genomen hebben? 

90



Week 11: Wie wordt geraakt? 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: [phronesis] Cirkel van morele betrokkenheid. Vraag bij beslissingen: Wie 

wordt geraakt? Denk breder: team → organisatie → stakeholders → … → 

samenleving 

Weekopdracht: Diverse perspectieven 

[phronesis]. Raadpleeg bewust mensen met minder macht of middelen en vraag: 

Hoe ervaar jij deze situatie? Luister naar wat je normaal niet hoort. 

Weekreflectie 

• Wiens stem vergeet ik meestal? 

• Welke impact zie ik nu pas? 

Week 12: Integratie en toekomst 

Dagelijks 

• Ochtend- en avondreflectie 

• Plus: [phronesis] Narratieve reflectie. Plaats je beslissingen in het grotere 

verhaal: Wat voor leider wil ik zijn? 

Weekopdracht: Billijkheidsaudit 

Onderzoek systematisch: Wie profiteert van mijn beslissingen? Wie betaalt de prijs? 

Welke patronen zie ik? 

Weekreflectie (kijk terug op alle 12 weken) 

• Welke deugd ontwikkelde het meest? 

• Welke blijft het moeilijkst? 

• Wat veranderde in hoe ik leid? 

• Welke praktijken blijven na dit programma? 

• [phronesis] Hoe is mijn praktische wijsheid gegroeid? Wanneer voel ik dat ik 

beter kan inschatten wat een situatie vraagt? 

91



Na de 12 weken: Duurzame praktijk 
Na 12 weken is het programma klaar, maar karakterontwikkeling blijft doorgaan. 

Overweeg: 

• Een continu basisritme 

• Ochtend-en avond reflectie (dagelijks) 

• Weekreflectie of wekelijkse denkpauze (zonder agenda) 

• Maandelijkse reflectie op je voortgang 

• Een roterende focus 

• Verdiep je elk kwartaal één deugd 

• Blijf nieuwe oefeningen proberen 

• Pas toe in steeds complexere situaties 

• Gemeenschap 

• Blijf in dialoog met je practice partner(s) 

• Vorm een ‘peer learning group’ rond deugdenethiek 

• Mentor anderen die dit pad beginnen 

• Verdere studie 

• Lees klassieke teksten (Aristoteles, Marcus Aurelius, Seneca), maar lees hoe 

dan ook 

• Bestudeer moderne toepassingen van deugdenethiek 

• Verdiep je in één deugd die jou het meest fascineert 

Slotwoord 
De 12 weken vormen geen eindpunt. Het verinnerlijken van de klassieke deugden is 

een levenslange praktijk. Dit programma is een startpunt — een manier om theorie 

om te zetten in geleefde werkelijkheid. Aristoteles leerde dat deugd niet ontstaat 

door te lezen, maar door te doen. Door herhaling worden handelingen gewoonten, 

en gewoonten vormen karakter. 

“Want aangezien geen enkele deugd van nature is, maar door gewoonte en door 

gewoonten worden wij goed en slecht, en deugd is een staat van karakter, een 

gewoonte.” (EN II.1, 1103a) 

Begin vandaag. Het pad ontvouwt zich stap voor stap. 

92



III. Internaliseren van de klassieke deugden: Verkort  
 12-wekenprogramma 

Welk programma past bij mij? 

Dit verkorte 12-wekenprogramma is geen compromis, maar een bewuste keuze: 

beter 20 minuten per week gedurende 12 weken, dan een te ambitieus plan dat na 

twee weken sneuvelt. Met dit programma begin je klein; het vraagt niet meer dan 

20 minuten per week en is het begin van gewoontevorming — van langdurige en 

consistente oefening. 

Dit programma is geschikt voor leiders die: 

• Gemotiveerd zijn, maar desondanks beperkt tijd beschikbaar hebben; 

• Laagdrempelig willen ervaren of het internaliseren van de klassieke deugden 

iets voor ze is; 

• Individueel aan de slag willen. 

Meer diepgang? Dan is er het uitgebreide 12-wekenprogramma van bijlage II 

(60-90 minuten per week) met dagelijkse reflectie, wekelijkse oefeningen en 

maandelijkse verdieping. 

Uitgangspunten 

• Klein beginnen is beter dan niet beginnen 

• Consistentie is belangrijker dan intensiteit 

• Bewustzijn gaat vooraf aan verandering 

Wat je bereikt 

• Een werkend begrip van de vier deugden 

• Basis in dagelijkse reflectie 

• Concrete ervaringen met elke deugd 

• Een fundament om verder op te bouwen 

 Wat je nodig hebt 

• Een journal (bij voorkeur papier) 

93



• Wekelijks één vast moment van 20 minuten 

• Bereidheid tot eerlijke zelfreflectie 

Praktische tips voor succes 

1. Bescherm je 20 minuten 

• Blok vaste 20-minutenmomenten in je agenda als “Niet beschikbaar” 

• Communiceer: “Dit is mijn reflectietijd” 

• Ga offline 

2. Wees realistisch 

• Dit programma transformeert je niet in 12 weken 

• Het doel is bewustwording, niet perfectie 

• Kleine stappen tellen 

3. Schrijf altijd 

• Denken is één ding, schrijven is anders 

• Je journal toont je groei over tijd 

• Eerlijk schrijven = eerlijke reflectie 

4. Vier vooruitgang 

• Noteer concrete momenten van groei 

• Wees trots op kleine stappen 

• Deel met anderen als dat helpt 

5. Pas aan waar nodig 

• Dit is een raamwerk, geen rigide systeem 

• Voel je vrij om oefeningen aan te passen 

• Luister naar wat voor jou werkt 

6. Zoek gezelschap 

• Overweeg een ‘practice buddy’ 

• Deel wekelijks één inzicht 

• Reflecteer samen, al is het maar 10 minuten per week 

Structuur 

Wekelijkse reflectie (20 minuten) 

Kies een vast moment aan het eind van de week of in het weekeinde en zorg ervoor 

dat je niet wordt gestoord. 

94



Standaard routine 

1. Terugblik (5 minuten): Lees je notities van vorige week 

2. Focusoefening (10 minuten): Specifieke oefening per week 

3. Vooruitblik (5 minuten): Eén intentie voor komende week 

Week 1-3: Wijsheid 

Week 1: Herkenning 

Begin week 1-3 met de vraag: Wat betekent ‘wijsheid’ voor mij? 

1. Terugblik: — 

2. Focusoefening: 

a. Noem één beslissing deze week waar je twijfelde 

b. Wat maakte het moeilijk te beslissen? 

c. Wat had je nodig om wijzer te kiezen? 

3. Vooruitblik: “Ik let op momenten waarop ik niet weet wat te doen.” 

Week 2: Aannames 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Kies één overtuiging die je sterk hebt (over werk, leiderschap, mensen) 

b. Vraag jezelf: Waarom denk ik dit eigenlijk? 

c. Wat zou er gebeuren als dit niet waar is? 

3. Vooruitblik: “Ik vraag mezelf bij één beslissing: Wat veronderstel ik hier?” 

Week 3: Perspectieven 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Denk aan een actueel vraagstuk 

b. Verplaats je in drie perspectieven: Hoe zou [bijvoorbeeld: een medewerker, 

klant of gebruiker en iemand die het met je oneens is] dit zien? 

c. Welke inzichten geeft dit mij? 

3. Vooruitblik: “Bij één gesprek vraag ik: Wat zie jij wat ik misschien mis?” 

95



Week 4-6: Moed  
Begin week 4-6 met de vraag: Wat betekent ‘moed’ voor mij? 

Week 4: Herkenning 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Noem drie momenten deze week waarin je aarzelde 

b. Wat hield je tegen? (angst, onzekerheid, comfort?) 

c. Wat zou moed hebben betekend in die momenten? 

3. Vooruitblik: “Ik doe één ding dat spanning oproept.” 

Week 5: Kleine moed 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Kies één ‘moedige daad’ voor volgende week: 

- Een lastige vraag stellen 

- Een afwijkend standpunt innemen 

- “Ik weet het niet” zeggen 

- Een ongemakkelijk gesprek voeren 

b. Wat maakt dit moeilijk voor mij? 

c. (Visualiseer) Hoe voel ik me als ik het gedaan heb? 

3. Vooruitblik: “Ik voer de gekozen moedige daad uit.” 

Week 6: Reflectie 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Wat deed ik afgelopen week (of niet)? 

b. Wat voelde ik voor, tijdens en na? 

c. Wat leerde ik over mijn relatie met angst? 

3. Vooruitblik: “Ik blijf één kleine moedige daad per week doen.” 

96



Week 7-9: Matigheid 
Begin week 7-9 met de vraag: Wat betekent ‘matigheid’ voor mij? 

 Week 7: De gulden middenweg 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Waar was ik deze week overmatig? (werk, eten, schermtijd, oordelen, 

praten) 

b. Waar te terughoudend? (rust, genieten, zelfzorg) 

c. Wat zou ‘de gulden middenweg’ hier betekenen? 

3. Vooruitblik: “Ik let op één impuls voordat ik erop reageer.” 

Week 8: Bewust matigen 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Kies één gewoonte waar je mee experimenteert: 

- Vertraag: Tel tot drie voordat je reageert 

- Pauzeer bewust: Plan één schermloos moment (lunch, wandeling, koffie) 

- Zeg “Nee”tegen iets waar je anders met tegenzin “Ja” op zou zeggen 

b. Wat deed dit me me? 

c. Wanneer doe ik dit volgende week weer? 

3. Vooruitblik: “Ik oefen de gekozen gewoonte minstens 3 keer.” 

Week 9: Reflectie 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Hoe ging mijn experiment? 

b. Wat merkte ik toen ik vertraagde of pauzeerde? 

c. Waar blijf ik worstelen met balans? 

3. Vooruitblik: “Ik blijf één bewust moment per dag nemen.” 

97



Week 10-12: Rechtvaardigheid 
Begin week 10-12 met de vraag: Wat betekent ‘rechtvaardigheid’ voor mij? 

Week 10: Herkenning 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Noem drie belangrijke beslissingen deze maand 

b. Wie profiteerde? Wie betaalde de prijs? 

c. Was dit eerlijk? Waarom wel/niet? 

3. Vooruitblik: “Bij één beslissing vraag ik: Wie wordt geraakt?” 

Week 11: Blinde vlekken 

1. Terugblik: Lees je notities van vorige week 

2.  Focusoefening: 

a. Wiens perspectief vergeet ik meestal? 

b. Met wie ga ik volgende week spreken? 

c. Mijn vraag: “Hoe ervaar jij dit?” 

3. Vooruitblik: “Ik zoek bewust één stem die ik normaal niet hoor.” 

Week 12: Integratie 

1. Terugblik: Zie Extra: Eindreflectie (20 minuten)  

2.  Focusoefening: 

a. Wat is er sinds week 1 veranderd? 

b. Wat heeft me het meest verrast? 

c. Wat heeft het mij opgeleverd? 

3. Vooruitblik (intentie voor de toekomst): “Wat blijf ik na deze 12 weken doen?”  

Extra: Eindreflectie (20 minuten) 

• Denk je nu anders over wijsheid, moed, matigheid en rechtvaardigheid? (Ga 

terug naar de antwoorden die je aan het begin van elk drieluik hebt gegeven.)  

• Welke deugd ontwikkelde het meest? 

• Waar blijf ik worstelen? 

• Welke gewoonte wil ik structureel opnemen in mijn werk of, breder, leven? 

98



IV. De socratische dialoog — Denken, onderzoeken en leiden 
door vragen 

De socratische dialoog, ook wel socratisch gesprek, is een methode van onderzoek 

door middel van vragen, vernoemd naar de Atheense filosoof Socrates (470–399 

v.Chr.). Anders dan het debat waarin je probeert te overtuigen of een consultatie 

waarin je advies geeft, is een socratische dialoog gericht op het gezamenlijk 

onderzoeken van aannames, overtuigingen en begrippen. Door systematisch 

vragen te stellen, breng je verborgen aannames aan het licht, test je de consistentie 

van redenaties en verdiep je het begrip van complexe vraagstukken. Het doel is niet 

om een argument te winnen, maar om dichter bij waarheid te komen of te erkennen 

wat we nog niet begrijpen. 

Socrates zelf zag zijn methode als verloskunde (maieutiek); hij hielp anderen om 

ideeën die al in hen leefden ‘ter wereld te brengen’ (te baren) in plaats van kennis 

over te dragen. Socrates’ houding van intellectuele nederigheid — “Ik weet dat ik 

niets weet” — is het startpunt van elke Socratische dialoog. 

Waarom de socratische dialoog relevant is voor leiders 
Voor hedendaagse leiders is de socratische dialoog een krachtig instrument om: 

• Aannames te testen: Veel strategische fouten ontstaan doordat fundamentele 

aannames niet worden onderzocht. “We moeten groeien”, maar waarom 

eigenlijk? “We moeten innoveren”, maar wat houdt dat eigenlijk in? 

• Dieper begrip te ontwikkelen: Complexe vraagstukken (Wat is rechtvaardig?, 

Wat is ons doel?) vragen om meer dan oppervlakkige antwoorden. Socratische 

dialoog helpt door te dringen tot de kern. 

• Blinde vlekken te ontdekken: Door vragen te stellen die mensen dwingen hun 

redenering te expliciteren, komen tegenstrijdigheden en lacunes aan het licht 

die anders verborgen blijven. 

• Collectieve wijsheid te activeren: In plaats van dat één persoon (‘de leider’) alle 

antwoorden geeft, creëer je een proces waarin het team samen dieper graaft. Dit 

vergroot wederzijds begrip en gedeeld eigenaarschap. 

99



• Psychologische veiligheid te vergroten: Mits goed uitgevoerd is een socratische 

dialoog niet confronterend maar onderzoekend. Het nodigt uit tot 

kwetsbaarheid (“Ik weet het ook niet zo zeker”) en maakt denken transparant. 

Hoe voer je een socratische dialoog? 

De houding 

• Voor je begint met vragen stellen, is je houding cruciaal: 

• Oprechte nieuwsgierigheid: Je vraagt omdat je werkelijk wilt begrijpen, niet om 

iemand in een hoek te drijven of je eigen kennis tentoon te spreiden. 

• Intellectuele nederigheid: Je erkent dat je zelf ook aannames hebt die 

onderzocht mogen worden. 

• Geduld: Diepe reflectie kost tijd. Geef mensen ruimte om te denken. 

• Respectvolle ontvankelijkheid: Luister naar antwoorden zonder meteen te 

oordelen. Je luistert om te begrijpen, niet om te reageren. 

De structuur 

Een klassieke socratische dialoog volgt een aantal stappen: 

1. Definiëren van het onderwerp 

2. Verhelderen van het begrip 

3. Testen via tegenvoorbeelden 

4. Verfijnen van de definitie 

5. Onderzoek van aannames 

6. Erkennen van onzekerheid 

1. Definieer het onderwerp 

Start met een concrete en betekenisvolle vraag voor leiders, bijvoorbeeld: “Wat is 

een ‘goed besluit’ wanneer verschillende belangen botsen?” 

Doel: Het creëren van een focuspunt. 

2. Verhelder het begrip 

Vraag om een duidelijke stelling of definitie: “Wat bedoelen we precies met ‘een 

goed besluit’?” of “Kun je dat in één zin formuleren?” 

Mogelijk antwoord: “Een goed besluit is een besluit dat waarde levert voor de 

organisatie.” 

100



3. Test door tegenvoorbeelden 

Breng situaties in waar deze definitie mogelijk tekortschiet: “Stel dat een besluit 

veel waarde levert voor de organisatie, maar ernstige schade veroorzaakt aan 

medewerkers — is het dan nog steeds een goed besluit?” of “Wat als een besluit op 

korte termijn waarde oplevert, maar op lange termijn reputatieschade 

veroorzaakt?” 

Dit is de socratische methode: een definitie onder spanning zetten, zonder vijandigheid, 

maar met precisie. 

4. Verfijn de definitie 

Laat je gesprekspartner de definitie aanpassen: “Misschien is een goed besluit een 

besluit dat waarde levert voor de organisatie én recht doet aan de mensen die het 

raakt.” 

Daarna test je opnieuw (socratische iteratie). 

5. Onderzoek aannames 

Vraag door op wat impliciet werd aangenomen: 

• Waarom nemen we aan dat waarde voor de organisatie het primaire criterium 

is? 

• Wat veronderstellen we over ‘recht doen aan mensen’? 

• Welke waarden liggen onder jouw beslissing? 

• Wat zou er gebeuren als jouw definitie niet klopt? 

Nu ontstaat verdieping voorbij het oppervlakkige antwoord. 

6. Erken onzekerheid 

Concludeer niet te snel. Een socratische dialoog heeft vaak een open eind: 

“Misschien kunnen we ‘een goed besluit’ niet volledig definiëren, maar we 

begrijpen nu beter wát er meespeelt en welke waarden richting geven.” 

Dit is heel krachtig: geen schijnzekerheid, maar bewuste morele helderheid. 

Effectieve socratische vraagtypen 
Verduidelijkende vragen 

• Wat bedoel je precies met ‘strategische waarde’? 

• Kun je een concreet voorbeeld noemen? 

101



Vragen over aannames 

• Welke impliciete prioriteiten gebruik je hier? 

• Waarom vinden we dit belangrijk? 

Vragen over bewijs 

• Waar baseer je dit op? 

• Wat is het risico dat je verkeerd zit? 

Vragen over perspectieven 

• Hoe zou een medewerker dit zien? 

• Wat zou een ethicus zeggen? 

• Hoe kijkt onze klant hiernaar? 

Vragen over implicaties 

• Wat gebeurt er over drie jaar als we dit doen? 

• Welke precedent scheppen we hiermee? 

Meta-vragen (vragen over de vraag zelf) 

• Is dit eigenlijk de juiste vraag? 

• Wat proberen we écht te begrijpen? 

Toepassingen voor leiders 

In strategische vraagstukken 

Wanneer een team een grote beslissing moet nemen (nieuwe markt, fusie, 

herpositionering): 

• Begin niet met “Wat gaan we doen?”, maar met “Waarom willen we dit 

eigenlijk?”  

• Onderzoek de aannames. Bijvoorbeeld “We moeten digitaliseren”. Maar 

waarom? Wat lost dat op? Voor wie doen we het? Van wie ‘moet’ het eigenlijk? 

• Test door scenario's: “Als we dit niet doen, wat gebeurt er dan?” 

Bij morele dilemma's 

Wanneer verschillende waarden botsen (winstgevendheid vs. werkgelegenheid, 

snelheid vs. zorgvuldigheid): 

102



• Wat vinden we hier werkelijk belangrijk? 

• Als we voor X kiezen, welk principe hanteren we dan? 

• Willen we dat dit principe altijd geldt, of alleen nu?  

In teamontwikkeling 

Om collectieve wijsheid en psychologische veiligheid te vergroten: 

• Stel regelmatig fundamentele vragen: “Wat is eigenlijk het doel van dit team?”  

• Normaliseer “Ik weet het niet” als antwoord 

• Model het zelf: laat zien dat jouw aannames ook ter discussie staan 

In één-op-één coaching 

Wanneer iemand vastloopt of twijfelt: 

• Wat maakt dit moeilijk voor je? 

• Welke aanname zou je los kunnen laten? 

• Als je over tien jaar terugkijkt, wat zou je dan willen dat je had gedaan? 

Valkuilen en hoe je ze vermijdt 

Valkuil 1: Pseudo-socratische verhoren 

• Wat het is: Vragen stellen waarop je het antwoord al weet, om zo iemand naar 

jouw conclusie te leiden. 

• Waarom het faalt: De ander voelt zich gemanipuleerd. Het is geen gezamenlijk 

onderzoek, maar verkapt overtuigen. 

• Alternatief: Stel alleen vragen waarop je het antwoord oprecht niet weet of 

vragen die je nieuwsgierig maken naar het antwoord van de ander. 

Valkuil 2: Agressief doorvragen 

• Wat het is: Iemand in een hoek drijven tot ze zich verdedigen of blokkeren. 

• Waarom het faalt: Het creëert weerstand in plaats van openheid. Mensen sluiten 

zich af. 

• Alternatief: Wanneer iemand defensief wordt, vertraag; erken de complexiteit. 

“Dit is inderdaad lastig om over na te denken.” 

103



Valkuil 3: Oneindige regressie 

• Wat het is: Blijven vragen “Maar waarom?” zonder ooit tot een synthese te 

komen. 

• Waarom het faalt: Het wordt frustrerend en onproductief. Mensen raken het 

gevoel kwijt dat ze vooruitgang boeken. 

• Alternatief: Na exploratie, pauzeer voor reflectie: “Wat hebben we tot nu toe 

geleerd? Wat wordt duidelijker?”  

Valkuil 4: Gebrek aan toepassing 

• Wat het is: Blijven hangen in abstracte discussie zonder terug te keren naar de 

concrete vraag. 

• Waarom het faalt: Het gesprek voelt academisch maar niet relevant. 

• Alternatief: Sluit af met: “Wat betekent dit voor ons besluit?” of “Hoe verandert 

dit onze aanpak?” 

Oefenen met socratische dialoog 

Beginnersniveau: Persoonlijke reflectie  

Kies een overtuiging die je hebt, bijvoorbeeld “Leiders moeten altijd besluitvaardig 

zijn”, en stel jezelf socratische vragen: 

• Waarom denk ik dit? 

• Is dit altijd waar? 

• Wat zijn tegenvoorbeelden? 

• Welke aanname ligt hieronder? 

Gevorderd niveau: Dialoog met een vertrouwde  

Kies een thema (rechtvaardigheid, moed, doel van werk). Voer een gesprek waarin 

jullie beurtelings vragen stellen. Regel: je mag niet beweren, alleen vragen en 

antwoorden. 

Expert niveau: Team-dialoog  

Faciliteer een socratische dialoog met je team over een strategisch vraagstuk. Stel 

een kernvraag, bijvoorbeeld “Wat betekent ‘klantgericht’ voor ons?” Leid het 

gesprek door alleen vragen te stellen en laat het team zelf tot inzichten komen. 

104



Tot slot: De socratische leider 
Leiders die de socratische methode beheersen, zijn geen autoritaire figuren die hun 

wil doordrukken en antwoorden dicteren, maar ‘vroedvrouwen’ die anderen helpen 

hun eigen wijsheid te ontdekken en beargumenteerd onder woorden te brengen. 

Dit vereist: 

• Moed om je eigen onwetendheid toe te geven. 

• Wijsheid om te weten welke vragen essentieel zijn. 

• Matigheid om je impuls te onderdrukken om meteen oplossingen te geven. 

• Rechtvaardigheid om alle stemmen gelijkwaardig te behandelen in het 

onderzoek. 

De methode van Socrates is 2.500 jaar oud, maar de kracht ervan is onverminderd: 

door vragen te stellen in plaats van antwoorden te geven, cultiveer je niet alleen 

collectieve wijsheid, maar ook de deugd van intellectuele nederigheid — het 

startpunt van alle echte wijsheid. 

“Het niet-onderzochte leven is het niet waard geleefd te worden.” Socrates (Plato, 

Apologie 38a) 

Begin vandaag. Kies één gesprek waarin je alleen vragen stelt. Ontdek wat er 

gebeurt als je nieuwsgierigheid de ruimte geeft. 

FAQ: Veelgemaakte fouten bij socratische dialoog 

“Ik stel vragen, maar het voelt als een kruisverhoor. Wat gaat er mis?”  

Waarschijnlijk stel je gesloten vragen waarop je het antwoord al weet, om de ander 

naar jouw conclusie te leiden. Dit voelt manipulatief. 

Oplossing: Stel alleen vragen waarop je het antwoord oprecht niet weet. Test dit: 

zou het antwoord van de ander je kunnen verrassen? Zo nee, herformuleer je vraag 

tot een open verkenning. 

“De ander wordt defensief en sluit zich af. Hoe voorkom ik dit?” 

Dit gebeurt vaak als vragen te snel elkaar opvolgen of als iemand zich betrapt voelt 

op inconsistenties. 

105



Oplossing: 

• Vertraag. Maak ruimte voor nadenken.  

• Erken complexiteit: “Dit is inderdaad lastig om over na te denken”. 

• Maak je eigen twijfel zichtbaar: “Ik worstel hier zelf ook mee”. 

• Vraag toestemming: “Mag ik hier iets dieper op ingaan?”  

“We blijven maar doorpraten zonder ergens te komen. Wanneer stop je?”  

Socratische dialoog kan inderdaad ‘eindeloos’ doorgaan. Dat is frustrerend als je 

een praktisch besluit moet nemen. 

Oplossing: 

• Bouw een natuurlijk sluitmoment in (na 30-45 minuten). 

• Pauzeer regelmatig: “Wat hebben we tot nu toe geleerd?”  

• Sluit af met: "Wat betekent dit voor onze oorspronkelijke vraag?” 

• Erken wat nog onopgelost is: “We hebben geen definitief antwoord, maar we 

begrijpen nu beter wát er meespeelt.” 

“Ik val steeds terug in ‘oplossingen geven’ in plaats van vragen stellen.” 

Dit is de grootste valkuil voor leiders die gewend zijn problemen op te lossen. 

Oplossing: 

• Stel een gedragsregel: “In dit gesprek geef ik geen adviezen, alleen vragen.”  

• Schrijf je impulsen op in plaats van ze uit te spreken. 

• Vraag een observator om je te onderbreken als je gaat adviseren. 

• Oefen eerst in situaties met lage inzet (niet-werk gerelateerde gesprekken). 

“De socratische methode voelt kunstmatig. Moet ik altijd zo praten?”  

Nee. Socratische dialoog is een specifieke techniek voor specifieke momenten: 

wanneer aannames onderzocht moeten worden of dieper begrip nodig is. 

Gebruik het bij: 

• Strategische vraagstukken met onduidelijke aannames 

• Morele dilemma's waar waarden botsen 

• Teamsessies om collectieve wijsheid te activeren 

• Momenten van vastlopen of patroonherkenning 

106



Gebruik het niet bij: 

• Operationele beslissingen met tijdsdruk 

• Situaties waar iemand gewoon informatie nodig heeft 

• Crisissituaties die directe actie vragen 

• Als de ander niet open staat voor reflectie 

“Hoe begin ik als ik dit nog nooit heb gedaan?”  

Start klein en veilig: 

• Week 1-2: Oefen op jezelf (dagelijkse journaling met socratische vragen) 

• Week 3-4: Probeer het in één-op-één gesprek met vertrouwde collega 

• Week 5-8: Faciliteer een korte teamdialoog over niet-controversieel 

onderwerp 

• Daarna: Pas toe op complexere vraagstukken 

Let op: Socratische dialoog is een vaardigheid. Je eerste pogingen zullen onhandig 

aanvoelen. Dat hoort erbij. Wees geduldig met jezelf. 

“Verspil geen tijd meer met praten over hoe een goed mens 
moet zijn. Wees er één.” — Marcus Aurelius (Meditaties, X.16) 

107



Over Mark Storm 

Als zelfstandig senior executive coach en leiderschapsadviseur combineert Mark 

conceptueel denken met filosofische twijfel en praktische wijsheid. Hij voelt zich 

het meest thuis op de randen en in de tussenruimtes. De kern van zijn werk is 

kijken, bevragen en doorgronden — mensen laten pauzeren en nadenken over wat 

ze zien en ervaren, en over wie ze zijn en kunnen zijn. In dit essay vertaalt Mark 

klassieke wijsheid naar de hedendaagse leiderschapspraktijk, met respect voor 

traditie en gevoel voor haar grenzen. 

markstorm.nl 

versie 1.01 (december 2025)

108

http://markstorm.nl

